loannes Paulus PP. 11
Veritatis splendor
a tutti i vescovi della Chiesa cattolica
circa alcune questioni fondamentali
dell’insegnamento morale della Chiesa

1993.08.06

Introduzione

Venerati Fratelli nell'Episcopato,
salute e Apostolica Benedizione!

Lo splendore della verita rifulge in tutte le opere del Creatore e, in modo particolare, nell'uomo
creato a immagine e somiglianza di Dio (cf Gn 1,26): la verita illumina l'intelligenza e informa la
liberta dell'uomo, che in tal modo viene guidato a conoscere e ad amare il Signore. Per questo il
salmista prega: «Risplenda su di noi, Signore, la luce del tuo volto» (Sal 4,7).

Gesu Cristo, luce vera che illumina ogni uomo

1. Chiamati alla salvezza mediante la fede in Gesu Cristo, «luce vera che illumina ogni uomo» (Gv
1,9), gli uomini diventano «luce nel Signore» e «figli della luce» (Ef 5,8) e si santificano con
«I'obbedienza alla verita» (1 Pt 1,22).

Questa obbedienza non e sempre facile. In seguito a quel misterioso peccato d'origine, commesso
per istigazione di Satana, che & «menzognero e padre della menzogna» (Gv 8,44), l'uomo ¢
permanentemente tentato di distogliere il suo sguardo dal Dio vivo e vero per volgerlo agli idoli (cf
1 Ts 1,9), cambiando «la verita di Dio con la menzogna» (Rm 1,25); viene allora offuscata anche la
sua capacita di conoscere la verita e indebolita la sua volonta di sottomettersi ad essa. E cosi,
abbandonandosi al relativismo e allo scetticismo (cf. Gv 18, 38), egli va alla ricerca di una illusoria
liberta al di fuori della stessa verita.

Ma nessuna tenebra di errore e di peccato puo eliminare totalmente nell'uomo la luce di Dio
Creatore. Nella profondita del suo cuore permane sempre la nostalgia della verita assoluta e la sete
di giungere alla pienezza della sua conoscenza. Ne € prova eloguente l'inesausta ricerca dell'uomo
in ogni campo e in ogni settore. Lo prova ancor piu la sua ricerca sul senso della vita. Lo sviluppo
della scienza e della tecnica, splendida testimonianza delle capacita dell'intelligenza e della tenacia
degli uomini, non dispensa dagli interrogativi religiosi ultimi I'umanita, ma piuttosto la stimola ad
affrontare le lotte pit dolorose e decisive, quelle del cuore e della coscienza morale.

2. Ogni uomo non puo sfuggire alle domande fondamentali: Che cosa devo fare? Come discernere il
bene dal male? La risposta € possibile solo grazie allo splendore della verita che rifulge nell'intimo
dello spirito umano, come attesta il salmista: «Molti dicono: "Chi ci fara vedere il bene?".
Risplenda su di noi, Signore, la luce del tuo volto» (Sal 4,7).

La luce del volto di Dio splende in tutta la sua bellezza sul volto di Gesu Cristo, «kimmagine del Dio
invisibile» (Col 1,15), «irradiazione della sua gloria» (Eb 1,3), «pieno di grazia e di verita» (Gv
1,14): Egli € «la via, la verita e la vita» (Gv 14,6). Per questo la risposta decisiva ad ogni



interrogativo dell'uomo, in particolare ai suoi interrogativi religiosi e morali, & data da Gesu Cristo,
anzi e Gesu Cristo stesso, come ricorda il Concilio Vaticano II: «In realta, solamente nel mistero del
Verbo incarnato trova vera luce il mistero dell'uomo. Adamo, infatti, il primo uomo, era figura di
quello futuro, e cioé di Cristo Signore. Cristo, che ¢ il nuovo Adamo, proprio rivelando il mistero
del Padre e del suo amore, svela anche pienamente I'uomo all'uomo e gli fa nota la sua altissima
vocazione».1

Gesu Cristo, «la luce delle genti», illumina il volto della sua Chiesa, che Egli manda in tutto il
mondo ad annunciare il Vangelo ad ogni creatura (cf Mc 16,15).2 Cosi la Chiesa, Popolo di Dio in
mezzo alle nazioni, 3 mentre ¢ attenta alle nuove sfide della storia e agli sforzi che gli uomini
compiono nella ricerca del senso della vita, offre a tutti la risposta che viene dalla verita di Gesu
Cristo e del suo Vangelo. E sempre viva nella Chiesa la coscienza del suo «dovere permanente di
scrutare i segni dei tempi e di interpretarli alla luce del VVangelo, cosi che, in un modo adatto a
ciascuna generazione, possa rispondere ai perenni interrogativi degli uomini sul senso della vita
presente e futura e sul loro reciproco rapporto».4

3. | Pastori della Chiesa, in comunione col Successore di Pietro, sono vicini ai fedeli in questo
sforzo, li accompagnano e li guidano con il loro magistero, trovando accenti sempre nuovi di amore
e di misericordia per rivolgersi non solo ai credenti, ma a tutti gli uomini di buona volonta. Il
Concilio Vaticano Il rimane una testimonianza straordinaria di questo atteggiamento della Chiesa
che, «esperta in umanita», 5 si pone al servizio di ogni uomo e di tutto il mondo.6

La Chiesa sa che l'istanza morale raggiunge in profondita ogni uomo, coinvolge tutti, anche coloro
che non conoscono Cristo e il suo Vangelo e neppure Dio. Sa che proprio sulla strada della vita
morale € aperta a tutti la via della salvezza, come ha chiaramente ricordato il Concilio Vaticano I,
che cosi scrive: «Quelli che senza colpa ignorano il Vangelo di Cristo e la sua Chiesa, e tuttavia
cercano sinceramente Dio, e sotto l'influsso della grazia si sforzano di compiere con le opere la
volonta di Dio, conosciuta attraverso il dettame della coscienza, possono conseguire la salvezza
eternax». Ed aggiunge: «Né la divina Provvidenza nega gli aiuti necessari alla salvezza a coloro che
senza colpa da parte loro non sono ancora arrivati a una conoscenza esplicita di Dio, e si sforzano,
non senza la grazia divina, di condurre una vita retta. Poiché tutto cio che di buono e di vero si trova
in loro, e ritenuto dalla Chiesa come una preparazione al Vangelo, e come dato da Colui che
illumina ogni uomo, affinché abbia finalmente la vita».7

L'oggetto della presente Enciclica

4. Sempre, ma soprattutto nel corso degli ultimi due secoli, i Sommi Pontefici sia personalmente
che insieme al Collegio episcopale hanno sviluppato e proposto un insegnamento morale relativo ai
molteplici e differenti ambiti della vita umana. In nome e con l'autorita di Gesu Cristo, essi hanno
esortato, denunciato, spiegato; in fedelta alla loro missione, nelle lotte in favore dell'uomo, hanno
confermato, sostenuto, consolato; con la garanzia dell'assistenza dello Spirito di verita hanno
contribuito ad una migliore comprensione delle esigenze morali negli ambiti della sessualita umana,
della famiglia, della vita sociale, economica e politica. Il loro insegnamento costituisce, all'interno
della tradizione della Chiesa e della storia dell'umanita, un continuo approfondimento della
conoscenza morale.8

Oggi, pero, sembra necessario riflettere sull'insieme dell'insegnamento morale della Chiesa, con lo
scopo preciso di richiamare alcune verita fondamentali della dottrina cattolica che nell'attuale
contesto rischiano di essere deformate o negate. Si & determinata, infatti, una nuova situazione entro
la stessa comunita cristiana, che ha conosciuto il diffondersi di molteplici dubbi ed obiezioni, di
ordine umanao e psicologico, sociale e culturale, religioso ed anche propriamente teologico, in
merito agli insegnamenti morali della Chiesa. Non si tratta piu di contestazioni parziali e
occasionali, ma di una messa in discussione globale e sistematica del patrimonio morale, basata su
determinate concezioni antropologiche ed etiche. Alla loro radice sta I'influsso pit 0 meno nascosto



di correnti di pensiero che finiscono per sradicare la liberta umana dal suo essenziale e costitutivo
rapporto con la verita. Cosi si respinge la dottrina tradizionale sulla legge naturale, sull'universalita
e sulla permanente validita dei suoi precetti; si considerano semplicemente inaccettabili alcuni
insegnamenti morali della Chiesa; si ritiene che lo stesso Magistero possa intervenire in materia
morale solo per «esortare le coscienze» e per «proporre i valori», ai quali ciascuno ispirera poi
autonomamente le decisioni e le scelte della vita.

E da rilevare, in special modo, la dissonanza tra la risposta tradizionale della Chiesa e alcune
posizioni teologiche, diffuse anche in Seminari e Facolta teologiche, circa questioni della massima
importanza per la Chiesa e la vita di fede dei cristiani, nonché per la stessa convivenza umana. In
particolare ci si chiede: i comandamenti di Dio, che sono scritti nel cuore dell'uomo e fanno parte
dell'Alleanza, hanno davvero la capacita di illuminare le scelte quotidiane delle singole persone e
delle societa intere? E possibile obbedire a Dio e quindi amare Dio e il prossimo, senza rispettare in
tutte le circostanze questi comandamenti? E anche diffusa I'opinione che mette in dubbio il nesso
intrinseco e inscindibile che unisce tra loro la fede e la morale, quasi che solo in rapporto alla fede
si debbano decidere I'appartenenza alla Chiesa e la sua unita interna, mentre si potrebbe tollerare
nell'ambito morale un pluralismo di opinioni e di comportamenti, lasciati al giudizio della coscienza
soggettiva individuale o alla diversita dei contesti sociali e culturali.

5. In un tale contesto, tuttora attuale, € maturata in me la decisione di scrivere — come gia
annunciai nella Lettera apostolica Spiritus Domini, pubblicata il 10 agosto 1987 in occasione del
secondo centenario della morte di sant'Alfonso Maria de' Liguori — un'Enciclica destinata a trattare
«pit ampiamente e piu profondamente le questioni riguardanti i fondamenti stessi della teologia
morale»,9 fondamenti che vengono intaccati da alcune tendenze odierne.

Mi rivolgo a voi, venerati Fratelli nell'Episcopato, che condividete con me la responsabilita di
custodire la «sana dottrina» (2 Tm 4,3), con l'intenzione di precisare taluni aspetti dottrinali che
risultano decisivi per far fronte a quella che & senza dubbio una vera crisi, tanto gravi sono le
difficolta che ne conseguono per la vita morale dei fedeli e per la comunione nella Chiesa, come
pure per un'esistenza sociale giusta e solidale.

Se questa Enciclica, da tanto tempo attesa, viene pubblicata solo ora, lo € anche perché e apparso
conveniente farla precedere dal Catechismo della Chiesa Cattolica, il quale contiene un'esposizione
completa e sistematica della dottrina morale cristiana. 1l Catechismo presenta la vita morale dei
credenti nei suoi fondamenti e nei suoi molteplici contenuti come vita dei «figli di Dio»:
«Riconoscendo nella fede la loro nuova dignita, i cristiani sono chiamati a comportarsi ormai "da
cittadini degni del VVangelo" (Fil 1,27). Mediante i sacramenti e la preghiera, essi ricevono la grazia
di Cristo e i doni del suo Spirito, che li rendono capaci di questa vita nuova».10 Nel rimandare
pertanto al Catechismo «come testo di riferimento sicuro ed autorevole per I'insegnamento della
dottrina cattolica», 11 I'Enciclica si limitera ad affrontare alcune questioni fondamentali
dell'insegnamento morale della Chiesa, sotto forma di un necessario discernimento su problemi
controversi tra gli studiosi dell'etica e della teologia morale. E questo l'oggetto specifico della
presente Enciclica, che intende esporre, sui problemi discussi, le ragioni di un insegnamento morale
fondato nella Sacra Scrittura e nella viva Tradizione apostolica 12 mettendo in luce, nello stesso
tempo, i presupposti e le conseguenze delle contestazioni di cui tale insegnamento e fatto segno.

| - «<Maestro, che cosa devo fare di buono...?» (MT 19,16) - Cristo e la risposta alla domanda di
morale

«Un tale gli si avvicino...» (Mt 19,16)
6. 1l dialogo di Gesu con il giovane ricco, riferito nel capitolo 19 del VVangelo di san Matteo, puo

costituire un'utile traccia per riascoltare in modo vivo e incisivo il suo insegnamento morale: «Ed
ecco un tale gli si avvicino e gli disse: "Maestro, che cosa devo fare di buono per ottenere la vita



eterna?". Egli rispose: "Perché mi interroghi su cio che & buono? Uno solo & buono. Se vuoi entrare
nella vita, osserva i comandamenti”. Ed egli chiese: "Quali?". Gesu rispose: "Non uccidere, non
commettere adulterio, non rubare, non testimoniare il falso, onora il padre e la madre, ama il
prossimo tuo come te stesso. Il giovane gli disse: "Ho sempre osservato tutte queste cose; che mi
manca ancora?". Gli disse Gesu: "Se vuoi essere perfetto, va', vendi quello che possiedi, dallo ai
poveri e avrai un tesoro nel cielo; poi vieni e seguimi“«(Mt 19,16-21).13

7. «Ed ecco un tale...». Nel giovane, che il Vangelo di Matteo non nomina, possiamo riconoscere
ogni uomo che, coscientemente o no, si avvicina a Cristo, Redentore dell'uomo, e gli pone la
domanda morale. Per il giovane, prima che una domanda sulle regole da osservare, € una domanda
di pienezza di significato per la vita. E, in effetti, & questa I'aspirazione che sta al cuore di ogni
decisione e di ogni azione umana, la segreta ricerca e I'intimo impulso che muove la liberta. Questa
domanda é ultimamente un appello al Bene assoluto che ci attrae e ci chiama a s€, € I'eco di una
vocazione di Dio, origine e fine della vita dell'uomo. Proprio in questa prospettiva il Concilio
Vaticano Il ha invitato a perfezionare la teologia morale in modo che la sua esposizione illustri
I'altissima vocazione che i fedeli hanno ricevuto in Cristo, 14 unica risposta che appaga pienamente
il desiderio del cuore umano.

Perché gli uomini possano realizzare questo «incontro» con Cristo, Dio ha voluto la sua Chiesa.
Essa, infatti, «desidera servire quest'unico fine: che ogni uomo possa ritrovare Cristo, perché Cristo
possa, con ciascuno, percorrere la strada della vita».15

«Maestro, che cosa devo fare di buono per ottenere la vita eterna?» (Mt 19,16)

8. Dalla profondita del cuore sorge la domanda che il giovane ricco rivolge a Gesu di Nazaret, una
domanda essenziale e ineludibile per la vita di ogni uomo: essa riguarda, infatti, il bene morale da
praticare e la vita eterna. L'interlocutore di Gesu intuisce che esiste una connessione tra il bene
morale e il pieno compimento del proprio destino. Egli & un pio israelita, cresciuto per cosi dire
all'ombra della Legge del Signore. Se pone questa domanda a Gesu, possiamo immaginare che non
lo faccia perché ignora la risposta contenuta nella Legge. E piti probabile che il fascino della
persona di Gesu abbia fatto sorgere in lui nuovi interrogativi intorno al bene morale. Egli sente
I'esigenza di confrontarsi con Colui che aveva iniziato la sua predicazione con questo nuovo e
decisivo annuncio: «Il tempo e compiuto e il Regno di Dio é vicino; convertitevi e credete al
Vangelo» (Mc 1,15).

Occorre che l'uomo di oggi si volga nuovamente verso Cristo per avere da Lui la risposta su cio che
e bene e cio che e male. Egli e il Maestro, il Risorto che ha in sé la vita e che e sempre presente
nella sua Chiesa e nel mondo. E Lui che schiude ai fedeli il libro delle Scritture e, rivelando
pienamente la volonta del Padre, insegna la verita sull'agire morale. Alla sorgente e al vertice
dell'economia della salvezza, Alfa e Omega della storia umana (cf Ap 1,8; 21,6; 22,13), Cristo
rivela la condizione dell'uomo e la sua vocazione integrale. Per questo, «lI'uomo che vuol
comprendere se stesso fino in fondo non soltanto secondo immediati, parziali, spesso superficiali, e
perfino apparenti criteri e misure del proprio essere deve, con la sua inquietudine e incertezza ed
anche con la sua debolezza e peccaminosita, con la sua vita e morte, avvicinarsi a Cristo. Egli deve,
per cosi dire, entrare in Lui con tutto se stesso, deve "appropriarsi” ed assimilare tutta la realta
dell'Incarnazione e della Redenzione per ritrovare se stesso. Se in lui si attua questo profondo
processo, allora egli produce frutti non soltanto di adorazione di Dio, ma anche di profonda
meraviglia di se stesso».16

Se vogliamo dunque penetrare nel cuore della morale evangelica e coglierne il contenuto profondo e
immutabile, dobbiamo ricercare accuratamente il senso dell'interrogativo posto dal giovane ricco
del Vangelo e, piu ancora, il senso della risposta di Gesu, lasciandoci guidare da Lui. Gesu, infatti,



con delicata attenzione pedagogica, risponde conducendo il giovane quasi per mano, passo dopo
passo, verso la verita piena.

«Uno solo é buono» (Mt 19,17)

9. Gesu dice: «Perché mi interroghi su cio che & buono? Uno solo é buono. Se vuoi entrare nella
vita, osserva i comandamenti» (Mt 19, 17). Nella versione degli evangelisti Marco e Luca la
domanda viene cosi formulata: «Perché mi chiami buono? Nessuno é buono, se non Dio solo» (Mc
10,18; cf Lc 18,19).

Prima di rispondere alla domanda, Gesu vuole che il giovane chiarisca a se stesso il motivo per cui
lo interroga. 1l «Maestro buono» indica al suo interlocutore — e a tutti noi — che la risposta
all'interrogativo: «Che cosa devo fare di buono per ottenere la vita eterna?», puo essere trovata
soltanto rivolgendo la mente e il cuore a Colui che «solo & buono»: «Nessuno & buono, se non Dio
solo» (Mc 10,18; cf Lc 18,19). Solo Dio puo rispondere alla domanda sul bene, perché Egli € il
Bene.

Interrogarsi sul bene, in effetti, significa rivolgersi in ultima analisi verso Dio, pienezza della bonta.
Gesu mostra che la domanda del giovane ¢ in realta una domanda religiosa e che la bonta, che attrae
e al tempo stesso vincola lI'uomo, ha la sua fonte in Dio, anzi € Dio stesso, Colui che solo € degno di
essere amato «con tutto il cuore, con tutta I'anima e con tutta la mente» (Mt 22,37), Colui che ¢ la
sorgente della felicita dell'uomo. Gesu riporta la questione dell'azione moralmente buona alle sue
radici religiose, al riconoscimento di Dio, unica bonta, pienezza della vita, termine ultimo dell'agire
umano, felicita perfetta.

10. La Chiesa, istruita dalle parole del Maestro, crede che I'uomo, fatto a immagine del Creatore,
redento con il sangue di Cristo e santificato dalla presenza dello Spirito Santo, ha come fine ultimo
della sua vita I'essere «a lode della gloria» di Dio (cf Ef 1,12), facendo si che ognuna delle sue
azioni ne rifletta lo splendore. «Conosci dunque te stessa, o anima bella: tu sei I'immagine di Dio —
scrive sant'’Ambrogio —. Conosci te stesso, 0 uomo: tu sei la gloria di Dio (1 Cor 11,7). Ascolta in
che modo ne sei la gloria. Dice il profeta: La tua scienza & divenuta mirabile provenendo da me (Sal
1381,6), cioé: nella mia opera la tua maesta & piu ammirabile, la tua sapienza viene esaltata nella
mente dell'uomo. Mentre considero me stesso, che tu scruti nei segreti pensieri e negli intimi
sentimenti, io riconosco i misteri della tua scienza. Conosci dunque te stesso, 0 uomo, quanto
grande tu sei e vigila su di te...».17

Cio che I'uomo e e deve fare si manifesta nel momento in cui Dio rivela se stesso. Il Decalogo,
infatti, si fonda su queste parole: «lo sono il Signore, tuo Dio, che ti ho fatto uscire dal paese
d'Egitto, dalla condizione di schiavitu: non avrai altri déi di fronte a me» (Es 20,2-3). Nelle «dieci
parole» dell'Alleanza con Israele, e in tutta la Legge, Dio si fa conoscere e riconoscere come Colui
che «solo & buono»; come Colui che, nonostante il peccato dell'uomo, continua a rimanere il
«modello» dell'agire morale, secondo la sua stessa chiamata: «Siate santi, perché io, il Signore, Dio
vostro, sono santo» (Lv 19,2); come Colui che, fedele al suo amore per I'uomo, gli dona la sua
Legge (cf Es 19,9-24 e 20, 18-21), per ristabilire I'originaria armonia col Creatore e con tutto il
creato, ed ancor piu per introdurlo nel suo amore: «Camminero in mezzo a voi, saro il vostro Dio e
voi sarete il mio popolo» (Lv 26,12).

La vita morale si presenta come risposta dovuta alle iniziative gratuite che I'amore di Dio moltiplica
nei confronti dell'uomo. E una risposta d'amore, secondo I'enunciato che del comandamento
fondamentale fa il Deuteronomio: «Ascolta, Israele: il Signore ¢ il nostro Dio, il Signore & uno solo:
Tu amerai il Signore tuo Dio con tutto il cuore, con tutta I'anima e con tutte le forze. Questi precetti,
che oggi ti do, ti stiano fissi nel cuore; li ripeterai ai tuoi figli» (Dt 6,47). Cosi, la vita morale,
coinvolta nella gratuita dell'amore di Dio, & chiamata a rifletterne la gloria: «Per chi ama Dio €
sufficiente piacere a Colui che egli ama: poiché non deve ricercarsi nessun‘altra ricompensa



maggiore dello stesso amore; la carita, infatti, proviene da Dio in maniera tale che Dio stesso &
carita».18

11. L'affermazione che «uno solo & buonox» ci rimanda cosi alla «prima tavola» dei comandamenti,
che chiama a riconoscere Dio come Signore unico e assoluto e a rendere culto a Lui solo a motivo
della sua infinita santita (cf Es 20,2-11). Il bene e appartenere a Dio, obbedire a Lui, camminare
umilmente con Lui praticando la giustizia e amando la pieta (cf Mic 6,8). Riconoscere il Signore
come Dio ¢ il nucleo fondamentale, il cuore della Legge, da cui discendono e a cui sono ordinati i
precetti particolari. Mediante la morale dei comandamenti si manifesta I'appartenenza del popolo di
Israele al Signore, perché Dio solo e Colui che & buono. Questa e la testimonianza della Sacra
Scrittura, in ogni sua pagina permeata dalla viva percezione dell'assoluta santita di Dio: «Santo,
santo, santo é il Signore degli eserciti» (Is 6,3).

Ma se Dio solo ¢ il Bene, nessuno sforzo umano, neppure l'osservanza piu rigorosa dei
comandamenti, riesce a «compiere» la Legge, cioé a riconoscere il Signore come Dio e a rendergli
I'adorazione che a Lui solo é dovuta (cf Mt 4,10). Il «compimento» pud venire solo da un dono di
Dio: e l'offerta di una partecipazione alla Bonta divina che si rivela e si comunica in Gesu, colui che
il giovane ricco chiama con le parole «Maestro buono» (Mc 10,17; Lc 18,18). Cio che ora il
giovane riesce forse solo a intuire, verra alla fine pienamente rivelato da Gesu stesso nell'invito:
«Vieni e seguimi» (Mt 19,21).

«Se vuoi entrare nella vita, osserva i comandamenti» (Mt 19,17)

12. Solo Dio puo rispondere alla domanda sul bene, perché Egli é il Bene. Ma Dio ha gia dato
risposta a questa domanda: lo ha fatto creando I'uomo e ordinandolo con sapienza e con amore al
suo fine, mediante la legge inscritta nel suo cuore (cf Rm 2,15), la «legge naturale». Questa «altro
non é che la luce dell'intelligenza infusa in noi da Dio. Grazie ad essa conosciamo cio che si deve
compiere e cio che si deve evitare. Questa luce e questa legge Dio I'na donata nella creazione».19
Lo ha fatto poi nella storia di Israele, in particolare con le «dieci parole», ossia con i comandamenti
del Sinai, mediante i quali Egli ha fondato I'esistenza del popolo dell'Alleanza (cf Es 24) e I'ha
chiamato ad essere la sua «proprieta tra tutti i popoli», «una nazione santa» (Es 19,56), che facesse
risplendere la sua santita tra tutte le genti (cf Sap 18,4; Ez 20,41). 1l dono del Decalogo e promessa
e segno dell'Alleanza Nuova, quando la legge sara nuovamente e definitivamente scritta nel cuore
dell'uomo (cf Ger 31, 31-34), sostituendosi alla legge del peccato, che quel cuore aveva deturpato
(cf Ger 17,1). Allora verra donato «un cuore nuovo» perché in esso abitera «uno spirito nuovo», lo
Spirito di Dio (cf Ez 36,24-28).20

Per questo, dopo l'importante precisazione: «Uno solo &€ buono», Gesu risponde al giovane: «Se
vuoi entrare nella vita, osserva i comandamenti» (Mt 19,17). Viene in tal modo enunciato uno
stretto legame tra la vita eterna e I'obbedienza ai comandamenti di Dio: sono i comandamenti di Dio
che indicano all'uomo la via della vita e ad essa conducono. Dalla bocca stessa di Gesu, nuovo
Mose, vengono ridonati agli uomini i comandamenti del Decalogo; egli stesso li conferma
definitivamente e li propone a noi come via e condizione di salvezza. Il comandamento si lega a una
promessa: nella Alleanza Antica oggetto della promessa era il possesso di una terra in cui il popolo
avrebbe potuto condurre un'esistenza nella liberta e secondo giustizia (cf Dt 6,20-25); nella
Alleanza Nuova oggetto della promessa ¢ il «Regno dei cieli», come Gesu afferma all'inizio del
«Discorso della Montagna» — discorso che contiene la formulazione piu ampia e completa della
Legge Nuova (cf Mt 5-7) —, in evidente connessione con il Decalogo affidato da Dio a Mosé sul
monte Sinai. Alla medesima realta del Regno fa riferimento I'espressione «vita eterna», che &
partecipazione alla vita stessa di Dio: essa si realizza nella sua perfezione solo dopo la morte, ma
nella fede é gia fin d'ora luce di verita, sorgente di senso per la vita, incipiente partecipazione ad
una pienezza nella sequela di Cristo. Dice, infatti, Gesu ai discepoli dopo I'incontro con il giovane



ricco: «Chiunque avra lasciato case, o fratelli, o sorelle, o padre, 0 madre, o figli, o campi per il mio
nome, ricevera cento volte tanto e avra in eredita la vita eterna» (Mt 19,29).

13. La risposta di Gesu non basta al giovane, che insiste interrogando il Maestro circa i
comandamenti da osservare: «Ed egli chiese: "Quali?"«(Mt 19,18). Chiede che cosa deve fare nella
vita per rendere manifesto il riconoscimento della santita di Dio. Dopo aver orientato lo sguardo del
giovane verso Dio, Gesu gli ricorda i comandamenti del Decalogo che riguardano il prossimo:
«Gesu rispose: "Non uccidere, non commettere adulterio, non rubare, non testimoniare il falso,
onora il padre e la madre, ama il prossimo tuo come te stesso» (Mt 19,18-19).

Dal contesto del colloquio e, specialmente, dal confronto del testo di Matteo con i passi paralleli di
Marco e di Luca, risulta che Gesu non intende elencare tutti e singoli i comandamenti necessari per
«entrare nella vita», ma, piuttosto, rimandare il giovane alla centralita del Decalogo rispetto ad ogni
altro precetto, quale interpretazione di cio che per I'uomo significa «lo sono il Signore, Dio tuo».
Non puo sfuggire, comunque, alla nostra attenzione quali comandamenti della Legge il Signore
Gesu ricorda al giovane: sono alcuni comandamenti che appartengono alla cosiddetta «seconda
tavola» del Decalogo, di cui compendio (cf Rm 13,8-10) e fondamento ¢ il comandamento
dell'amore del prossimo: «Ama il prossimo tuo come te stesso» (Mt 19,19; cf Mc 12,31). In questo
comandamento si esprime precisamente la singolare dignita della persona umana, la quale ¢ «la sola
creatura che Dio abbia voluto per se stessa».21 | diversi comandamenti del Decalogo non sono in
effetti che la rifrazione dell'unico comandamento riguardante il bene della persona, a livello dei
molteplici beni che connotano la sua identita di essere spirituale e corporeo, in relazione con Dio,
col prossimo e col mondo delle cose. Come leggiamo nel Catechismo della Chiesa Cattolica, «i
dieci comandamenti appartengono alla rivelazione di Dio. Al tempo stesso ci insegnano la vera
umanita dell'uomo. Mettono in luce i doveri essenziali e, quindi, indirettamente, i diritti
fondamentali inerenti alla natura della persona umana».22

I comandamenti, ricordati da Gesu al giovane interlocutore, sono destinati a tutelare il bene della
persona, immagine di Dio, mediante la protezione dei suoi beni. «Non uccidere, non commettere
adulterio, non rubare, non testimoniare il falso» sono regole morali formulate in termini di divieto. |
precetti negativi esprimono con particolare forza I'esigenza insopprimibile di proteggere la vita
umana, la comunione delle persone nel matrimonio, la proprieta privata, la veridicita e la buona
fama.

I comandamenti rappresentano, quindi, la condizione di base per I'amore del prossimo; essi ne sono
al contempo la verifica. Sono la prima tappa necessaria nel cammino verso la liberta, il suo inizio:
«La prima liberta — scrive sant'/Agostino — consiste nell'essere esenti da crimini... come sarebbero
I'omicidio, I'adulterio, la fornicazione, il furto, la frode, il sacrilegio e cosi via. Quando uno
comincia a non avere questi crimini (e nessun cristiano deve averli), comincia a levare il capo verso
la liberta, ma questo non é che I'inizio della liberta, non la liberta perfetta...».23

14. Cio non significa, certo, che Gesu intenda dare la precedenza all'amore del prossimo o
addirittura separarlo dall'amore di Dio. Lo testimonia il suo dialogo col dottore della Legge: questi,
che pone una domanda molto simile a quella del giovane, si sente rimandato da Gesu ai due
comandamenti dell'amore di Dio e dell'amore del prossimo (cf Lc 10, 25-27) e invitato a ricordare
che solo la loro osservanza conduce alla vita eterna: «Fa' questo e vivrai» (Lc 10,28). E comunque
significativo che sia proprio il secondo di questi comandamenti a suscitare la curiosita e
I'interrogativo del dottore della Legge: «Chi & il mio prossimo?» (Lc 10,29). || Maestro risponde
con la parabola del buon Samaritano, la parabola-chiave per la piena comprensione del
comandamento dell'amore del prossimo (cf Lc 10,30-37).

| due comandamenti, dai quali «dipende tutta la Legge e i Profeti» (Mt 22,40), sono profondamente
uniti tra loro e si compenetrano reciprocamente. La loro unita inscindibile e testimoniata da Gesu
con le parole e con la vita: la sua missione culmina nella Croce che redime (cf Gv 3,14-15), segno
del suo indivisibile amore al Padre e all'umanita (cf Gv 13,1).



Sia I'Antico che il Nuovo Testamento sono espliciti nell'affermare che senza I'amore per il
prossimo, che si concretizza nell'osservanza dei comandamenti, non é possibile I'autentico amore
per Dio. Lo scrive con vigore straordinario san Giovanni: «Se uno dicesse: "lo amo Dio", e odiasse
il suo fratello, & un mentitore. Chi, infatti, non ama il proprio fratello che vede, non pu6 amare Dio
che non vede» (1 Gv 4,20). L'evangelista fa eco alla predicazione morale di Cristo, espressa in
modo mirabile e inequivocabile nella parabola del buon Samaritano (cf Lc 10, 19-37) e nel
«discorso» sul giudizio finale (cf Mt 25,31-46).

15. Nel «Discorso della Montagna», che costituisce la magna charta della morale evangelica,24
Gesu dice: «Non pensate che io sia venuto ad abolire la Legge o i Profeti; non sono venuto per
abolire, ma per dare compimento» (Mt 5,17). Cristo & la chiave delle Scritture: «\Voi scrutate le
Scritture: esse parlano di me» (cf Gv 5,39); € il centro dell'economia della salvezza, la
ricapitolazione dell'Antico e del Nuovo Testamento, delle promesse della Legge e del loro
compimento nel Vangelo; € il legame vivente ed eterno tra I'Antica e la Nuova Alleanza.
Commentando l'affermazione di Paolo «II termine della legge é Cristo» (Rm 10,4), sant'Ambrogio
scrive: «Fine non in quanto mancanza, ma in quanto pienezza della legge: questa si compie in
Cristo (plenitudo legis in Christo est), dal momento che Egli & venuto non a dissolvere la legge, ma
a portarla a compimento. Allo stesso modo in cui c'é un Testamento Antico, ma ogni verita sta
all'interno del Nuovo Testamento, cosi avviene per la legge: quella che é stata data per mezzo di
Mose é figura della vera legge. Dunque, quella legge mosaica e copia della verita».25

Gesu porta a compimento i comandamenti di Dio, in particolare il comandamento dell'amore del
prossimo, interiorizzando e radicalizzando le sue esigenze: I'amore del prossimo scaturisce da un
cuore che ama, e che, proprio perché ama, € disposto a vivere le esigenze piu alte. Gesu mostra che
i comandamenti non devono essere intesi come un limite minimo da non oltrepassare, ma piuttosto
come una strada aperta per un cammino morale e spirituale di perfezione, la cui anima e I'amore (cf
Col 3,14). Cosi il comandamento «Non uccidere» diventa I'appello ad un amore sollecito che tutela
e promuove la vita del prossimo; il precetto che vieta I'adulterio diventa I'invito ad uno sguardo
puro, capace di rispettare il significato sponsale del corpo: «Avete inteso che fu detto agli antichi:
Non uccidere; chi avra ucciso sara sottoposto a giudizio. Ma io vi dico: chiunque si adira con il
proprio fratello, sara sottoposto a giudizio... Avete inteso che fu detto: Non commettere adulterio;
ma io vi dico: chiunque guarda ad una donna per desiderarla, ha gia commesso adulterio con lei nel
suo cuore» (Mt 5,21-22.27-28). E Gesu stesso il «compimento» vivo della Legge in quanto egli ne
realizza il significato autentico con il dono totale di sé: diventa Lui stesso Legge vivente e
personale, che invita alla sua sequela, da mediante lo Spirito la grazia di condividere la sua stessa
vita e il suo stesso amore e offre I'energia per testimoniarlo nelle scelte e nelle opere (cf Gv 13,34-
35).

«Se vuoi essere perfetto» (Mt 19,21)

16. La risposta sui comandamenti non soddisfa il giovane, che interroga Gesu: «Ho sempre
osservato tutte queste cose; che cosa mi manca ancora?» (Mt 19,20). Non é facile dire con buona
coscienza: «ho sempre osservato tutte queste cose», se appena si comprende I'effettiva portata delle
esigenze racchiuse nella Legge di Dio. E tuttavia, se anche gli & possibile dare una simile risposta,
se anche ha seguito I'ideale morale con serieta e generosita fin dalla fanciullezza, il giovane ricco sa
di essere ancora lontano dalla meta: davanti alla persona di Gesu avverte che qualcosa ancora gli
manca. E alla consapevolezza di questa insufficienza che si rivolge Gesul nella sua ultima risposta:
cogliendo la nostalgia per una pienezza che superi l'interpretazione legalistica dei comandamenti, il
Maestro buono invita il giovane ad entrare nella strada della perfezione: «Se vuoi essere perfetto,
va', vendi quello che possiedi, dallo ai poveri e avrai un tesoro nel cielo; poi vieni e seguimi» (Mt
19,21).



Come gia il precedente passo della risposta di Gesu, cosi anche questo deve essere letto e
interpretato nel contesto di tutto il messaggio morale del VVangelo e, specialmente, nel contesto del
Discorso della Montagna, delle beatitudini (cf Mt 5,3-12), la prima delle quali € proprio la
beatitudine dei poveri, dei «poveri in spirito», come precisa san Matteo (Mt 5,3), ossia degli umili.
In tal senso si puo dire che anche le beatitudini rientrano nello spazio aperto dalla risposta che Gesu
da all'interrogativo del giovane: «Che cosa devo fare di buono per ottenere la vita eterna?». Infatti,
ogni beatitudine promette, secondo una particolare prospettiva, proprio quel «bene» che apre I'uomo
alla vita eterna, anzi che ¢ la stessa vita eterna.

Le beatitudini non hanno propriamente come oggetto delle norme particolari di comportamento, ma
parlano di atteggiamenti e di disposizioni di fondo dell'esistenza e quindi non coincidono
esattamente con i comandamenti. D'altra parte, non c'é separazione o estraneita tra le beatitudini e i
comandamenti: ambedue si riferiscono al bene, alla vita eterna. Il Discorso della Montagna inizia
con l'annuncio delle beatitudini, ma contiene anche il riferimento ai comandamenti (cf Mt 5,20-48).
Nello stesso tempo, tale Discorso mostra I'apertura e I'orientamento dei comandamenti alla
prospettiva della perfezione che e propria delle beatitudini. Queste sono, anzitutto, promesse, da cui
derivano in forma indiretta anche indicazioni normative per la vita morale. Nella loro profondita
originale sono una specie di autoritratto di Cristo e, proprio per questo, sono inviti alla sua sequela e
alla comunione di vita con Lui.26

17. Non sappiamo quanto il giovane del VVangelo abbia compreso il profondo ed esigente contenuto
della prima risposta data da Gesu: «Se vuoi entrare nella vita, osserva i comandamenti»; € certo,
pero, che I'impegno manifestato dal giovane nel rispetto di tutte le esigenze morali dei
comandamenti costituisce I'indispensabile terreno sul quale puo germogliare e maturare il desiderio
della perfezione, cioe della realizzazione del loro significato compiuto nella sequela di Cristo. Il
colloquio di Gesu con il giovane ci aiuta a cogliere le condizioni per la crescita morale dell'uomo
chiamato alla perfezione: il giovane, che ha osservato tutti i comandamenti, si dimostra incapace
con le sole sue forze di fare il passo successivo. Per farlo occorrono una liberta umana matura: «Se
vuoi», e il dono divino della grazia: «Vieni e seguimix».

La perfezione esige quella maturita nel dono di sé, a cui € chiamata la liberta dell'uomo. Gesu indica
al giovane i comandamenti come la prima condizione irrinunciabile per avere la vita eterna;
I'abbandono di tutto cio che il giovane possiede e la sequela del Signore assumono invece il
carattere di una proposta: «Se vuoi...». La parola di Gesu rivela la particolare dinamica della
crescita della liberta verso la sua maturita e, nello stesso tempo, attesta il fondamentale rapporto
della liberta con la legge divina. La liberta dell'uomo e la legge di Dio non si oppongono, ma, al
contrario, si richiamano a vicenda. 1l discepolo di Cristo sa che la sua € una vocazione alla liberta.
«Voi infatti, fratelli, siete stati chiamati a liberta» (Gal 5,13), proclama con gioia e fierezza
I'apostolo Paolo. Subito pero precisa: «Purché questa liberta non divenga pretesto per vivere
secondo la carne, ma mediante la carita siate a servizio gli uni degli altri» (ibid.). La fermezza con
la quale I'Apostolo si oppone a chi affida la propria giustificazione alla Legge, non ha nulla da
spartire con la «liberazione» dell'uomo dai precetti, i quali al contrario sono al servizio della pratica
dell'amore: «Perché chi ama il suo simile ha adempiuto la legge. Infatti il precetto: Non commettere
adulterio, non uccidere, non rubare, non desiderare e qualsiasi altro comandamento, si riassume in
queste parole: Amerai il prossimo tuo come te stesso» (Rm 13,8-9). Lo stesso sant'/Agostino, dopo
aver parlato dell'osservanza dei comandamenti come della prima imperfetta liberta, cosi prosegue:
«Perché, domandera qualcuno, non ancora perfetta? Perché "sento nelle mie membra un‘altra legge
in conflitto con la legge della mia ragione™... Liberta parziale, parziale schiavitu: non ancora
completa, non ancora pura, non ancora piena ¢ la liberta, perché ancora non siamo nell'eternita. In
parte conserviamo la debolezza, e in parte abbiamo raggiunto la liberta. Tutti i nostri peccati nel
battesimo sono stati distrutti, ma é forse scomparsa la debolezza, dopo che ¢ stata distrutta
I'iniquita? Se essa fosse scomparsa, si vivrebbe in terra senza peccato. Chi osera affermare questo se
non chi é superbo, se non chi € indegno della misericordia del liberatore?... Ora siccome é rimasta



in noi qualche debolezza, oso dire che nella misura in cui serviamo Dio siamo liberi, mentre nella
misura in cui seguiamo la legge del peccato siamo schiavi».27

18. Chi vive «secondo la carne» sente la legge di Dio come un peso, anzi come una negazione 0
comunqgue una restrizione della propria liberta. Chi, invece, & animato dall'amore e «cammi- na
secondo lo Spirito» (Gal 5,16) e desidera servire gli altri trova nella legge di Dio la via
fondamentale e necessaria per praticare I'amore liberamente scelto e vissuto. Anzi, egli avverte
I'urgenza interiore — una vera e propria «necessita», e non gia una costrizione — di non fermarsi
alle esigenze minime della legge, ma di viverle nella loro «pienezza». E un cammino ancora incerto
e fragile fin che siamo sulla terra, ma reso possibile dalla grazia che ci dona di possedere la piena
liberta dei figli di Dio (cf Rm 8, 21) e quindi di rispondere nella vita morale alla sublime vocazione
di essere «figli nel Figlio».

Questa vocazione all'amore perfetto non é riservata solo ad una cerchia di persone. L'invito «va',
vendi quello che possiedi, dallo ai poveri» con la promessa «avrai un tesoro nel cielo»riguarda tutti,
perché é una radicalizzazione del comandamento dell'amore del prossimo, come il successivo invito
«vieni e seguimi» € la nuova forma concreta del comandamento dell'amore di Dio. | comandamenti
e l'invito di Gesu al giovane ricco sono al servizio di un'unica e indivisibile carita, che
spontaneamente tende alla perfezione, la cui misura & Dio solo: «Siate voi dunque perfetti, come &
perfetto il Padre vostro celeste» (Mt 5,48). Nel VVangelo di Luca Gesu precisa ulteriormente il senso
di questa perfezione: «Siate misericordiosi, come & misericordioso il Padre vostro» (Lc 6,36).

«Vieni e seguimi» (Mt 19,21)

19. La via e, nello stesso tempo, il contenuto di questa perfezione consiste nella sequela Christi, nel
seguire Gesu, dopo aver rinunciato ai propri beni e a se stessi. Proprio questa é la conclusione del
colloquio di Gesu con il giovane: «Poi vieni e seguimi» (Mt 19,21). E un invito la cui meravigliosa
profondita sara pienamente percepita dai discepoli dopo la risurrezione di Cristo, quando lo Spirito
Santo li guidera alla verita tutta intera (cf Gv 16,13).

E Gesu stesso che prende l'iniziativa e chiama a seguirlo. L'appello € rivolto innanzi tutto a coloro
ai quali egli affida una particolare missione, a cominciare dai Dodici; ma appare anche chiaro che
essere discepoli di Cristo é la condizione di ogni credente (cf At 6,1). Per questo, seguire Cristo ¢ il
fondamento essenziale e originale della morale cristiana: come il popolo d'Israele seguiva Dio che
lo conduceva nel deserto verso la Terra promessa (cf Es 13,21), cosi il discepolo deve seguire Gesu,
verso il quale il Padre stesso lo attira (cf Gv 6,44).

Non si tratta qui soltanto di mettersi in ascolto di un insegnamento e di accogliere nell'obbedienza
un comandamento. Si tratta, piu radicalmente, di aderire alla persona stessa di Gesu, di condividere
la sua vita e il suo destino, di partecipare alla sua obbedienza libera e amorosa alla volonta del
Padre. Seguendo, mediante la risposta della fede, colui che € la Sapienza incarnata, il discepolo di
Gesu diventa veramente discepolo di Dio (cf Gv 6,45). Gesu, infatti, € la luce del mondo, la luce
della vita (cf Gv 8,12); ¢ il pastore che guida e nutre le pecore (cf Gv 10,11-16), € la via, la verita e
la vita (cf Gv 14,6), e colui che conduce al Padre, al punto che vedere lui, il Figlio, & vedere il Padre
(cf Gv 14,6-10). Pertanto imitare il Figlio, «I'immagine del Dio invisibile» (Col 1,15), significa
imitare il Padre.

20. Gesu chiede di seguirlo e di imitarlo sulla strada dell'amore, di un amore che si dona totalmente
ai fratelli per amore di Dio: «Questo ¢ il mio comandamento: che vi amiate gli uni gli altri, come io
vi ho amati» (Gv 15,12). Questo «come» esige I'imitazione di Gesu, del suo amore di cui la lavanda
dei piedi e segno: «Se dunque io, il Signore e il Maestro, ho lavato i vostri piedi, anche voi dovete
lavarvi i piedi gli uni gli altri. Vi ho dato infatti I'esempio, perché come ho fatto io, facciate anche
voi» (Gv 13,14-15). L'agire di Gesu e la sua parola, le sue azioni e i suoi precetti costituiscono la
regola morale della vita cristiana. Infatti, queste sue azioni e, in modo particolare, la passione e la



morte in croce, sono la viva rivelazione del suo amore per il Padre e per gli uomini. Proprio questo
amore Gesu chiede che sia imitato da quanti lo seguono. Esso é il comandamento «nuovo»: «Vi do
un comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri; come io vi ho amato, cosi amatevi anche
voi gli uni gli altri. Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli, se avrete amore gli uni per gli
altri» (Gv 13,34-35).

Questo «come» indica anche la misura con la quale Gesu ha amato, e con la quale devono amarsi
tra loro i suoi discepoli. Dopo aver detto: «Questo e il mio comandamento: che vi amiate gli uni gli
altri, come io vi ho amati» (Gv 15,12), Gesu prosegue con le parole che indicano il dono sacrificale
della sua vita sulla croce, quale testimonianza di un amore «sino alla fine» (Gv 13,1): «Nessuno ha
un amore piu grande di questo: dare la vita per i propri amici» (Gv 15,13).

Chiamando il giovane a seguirlo sulla strada della perfezione, Gesu gli chiede di essere perfetto nel
comandamento dell'amore, nel «suo» comandamento: di inserirsi nel movimento della sua
donazione totale, di imitare e di rivivere I'amore stesso del Maestro «buono», di colui che ha amato
«sino alla fine». E quanto Gesu chiede ad ogni uomo che vuole mettersi alla sua sequela: «Se
qualcuno vuol venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi segua» (Mt 16,24).

21. Seguire Cristo non é una imitazione esteriore, perché tocca I'uomo nella sua profonda interiorita.
Essere discepoli di Gesu significa essere resi conformi a Lui, che si é fatto servo fino al dono di sé
sulla croce (cf Fil 2,5-8). Mediante la fede, Cristo abita nel cuore del credente (cf Ef 3,17), e cosi il
discepolo e assimilato al suo Signore e a Lui configurato. Questo e frutto della grazia, della
presenza operante dello Spirito Santo in noi.

Inserito in Cristo, il cristiano diventa membro del suo Corpo, che é la Chiesa (cf 1 Cor 12,13.27).
Sotto I'impulso dello Spirito, il Battesimo configura radicalmente il fedele a Cristo nel mistero
pasquale della morte e risurrezione, lo «riveste» di Cristo (cf Gal 3,27): «Rallegriamoci e
ringraziamo — esclama sant'Agostino rivolgendosi ai battezzati —: siamo diventati non solo
cristiani, ma Cristo (...). Stupite e gioite: Cristo siamo diventati!».28 Morto al peccato, il battezzato
riceve la vita nuova (cf Rm 6,3-11): vivente per Dio in Cristo Gesu, € chiamato a camminare
secondo lo Spirito e a manifestarne nella vita i frutti (cf Gal 5,16-25). La partecipazione poi
all'Eucaristia, sacramento della Nuova Alleanza (cf 1 Cor 11,23-29), ¢ vertice dell'assimilazione a
Cristo, fonte di «vita eterna» (cf Gv 6,51-58), principio e forza del dono totale di sé, di cui Gesu
secondo la testimonianza tramandata da Paolo comanda di far memoria nella celebrazione e nella
vita: «Ogni volta che mangiate di questo pane e bevete di questo calice, voi annunziate la morte del
Signore finché egli venga» (1 Cor 11,26).

«A Dio tutto € possibile» (Mt 19,26)

22. Amara ¢ la conclusione del colloquio di Gesu con il giovane ricco: «Udito questo, il giovane se
ne ando triste; poiché aveva molte ricchezze» (Mt 19,22). Non solo I'uomo ricco, ma anche gli
stessi discepoli sono spaventati dall'appello di Gesu alla sequela, le cui esigenze superano le
aspirazioni e le forze umane: «A queste parole i discepoli rimasero costernati e chiesero: "Chi si
potra dunque salvare?"«(Mt 19,25). Ma il Maestro rimanda alla potenza di Dio: «Questo e
impossibile agli uomini, ma a Dio tutto e possibile» (Mt 19,26).

Nel medesimo capitolo del VVangelo di Matteo (19,3-10), Gesu, interpretando la Legge mosaica sul
matrimonio, rifiuta il diritto al ripudio, richiamando ad un «principio» piu originario e piu
autorevole rispetto alla Legge di Mose: il disegno nativo di Dio sull'uomo, un disegno al quale
I'uomo dopo il peccato ¢ diventato inadeguato: «Per la durezza del vostro cuore Mose vi ha
permesso di ripudiare le vostre mogli, ma da principio non fu cosi» (Mt 19,8). Il richiamo al
«principio» sgomenta i discepoli, che commentano con queste parole: «Se questa é la condizione
dell'uomo rispetto alla donna, non conviene sposarsi» (Mt 19,10). E Gesu, riferendosi in modo
specifico al carisma del celibato «per il Regno dei cieli» (Mt 19,12), ma enunciando una regola



generale, rimanda alla nuova e sorprendente possibilita aperta all'uomo dalla grazia di Dio: «Egli
rispose loro: "Non tutti possono capirlo, ma solo coloro ai quali e stato concesso"«(Mt 19,11).
Imitare e rivivere I'amore di Cristo non é possibile all'uomo con le sole sue forze. Egli diventa
capace di questo amore soltanto in virtu di un dono ricevuto. Come il Signore Gesu riceve I'amore
del Padre suo, cosi egli a sua volta lo comunica gratuitamente ai discepoli: «Come il Padre ha amato
me, cosi anch'io ho amato voi. Rimanete nel mio amore» (Gv 15,9). Il dono di Cristo € il suo
Spirito, il cui primo «frutto» (cf Gal 5,22) é la carita: «L'amore di Dio & stato riversato nei nostri
cuori per mezzo dello Spirito Santo, che ci & stato dato» (Rm 5,5). Sant'Agostino si chiede: «E
I'amore che ci fa osservare i comandamenti, oppure € I'osservanza dei comandamenti che fa nascere
I'amore?». E risponde: «Ma chi puo mettere in dubbio che I'amore precede 'osservanza? Chi infatti
non ama é privo di motivazioni per osservare i comandamenti».29

23. «La legge dello Spirito che da vita in Cristo Gesu ti ha liberato dalla legge del peccato e della
morte» (Rm 8,2). Con queste parole I'apostolo Paolo ci introduce a considerare nella prospettiva
della storia della Salvezza che si compie in Cristo il rapporto tra la Legge (antica) e la grazia (Legge
nuova). Egli riconosce il ruolo pedagogico della Legge, la quale, permettendo all'uomo peccatore di
misurare la sua impotenza e togliendogli la presunzione dell'autosufficienza, lo apre all'invocazione
e all'accoglienza della «vita nello Spirito». Solo in questa vita nuova é possibile la pratica dei
comandamenti di Dio. Infatti, e per la fede in Cristo che noi siamo resi giusti (cf Rm 3,28): la
«giustizia» che la Legge esige, ma non puo dare a nessuno, ogni credente la trova manifestata e
concessa dal Signore Gesu. Cosi mirabilmente ancora sant'/Agostino sintetizza la dialettica paolina
di legge e grazia: «La legge, percio, € stata data perché si invocasse la grazia; la grazia é stata data
perché si osservasse la legge».30

L'amore e la vita secondo il Vangelo non possono essere pensati prima di tutto nella forma del
precetto, perché cio che essi domandano va al di la delle forze dell'uomo: essi sono possibili solo
come frutto di un dono di Dio, che risana e guarisce e trasforma il cuore dell'uomo per mezzo della
sua grazia: «Perché la legge fu data per mezzo di Mosé, la grazia e la verita vennero per mezzo di
Gesu Cristo» (Gv 1,17). Per questo la promessa della vita eterna é legata al dono della grazia, e il
dono dello Spirito che abbiamo ricevuto é gia «caparra della nostra eredita» (Ef 1,14).

24. Sirivela cosi il volto autentico e originale del comandamento dell'amore e della perfezione alla
quale esso e ordinato: si tratta di una possibilita aperta all'uomo esclusivamente dalla grazia, dal
dono di Dio, dal suo amore. D'altra parte, proprio la coscienza di aver ricevuto il dono, di possedere
in Gesu Cristo I'amore di Dio, genera e sostiene la risposta responsabile di un amore pieno verso
Dio e tra i fratelli, come con insistenza ricorda I'apostolo Giovanni nella sua prima Lettera:
«Carissimi, amiamoci gli uni gli altri, perché I'amore € da Dio: chiunque ama e generato da Dio e
conosce Dio. Chi non ama non ha conosciuto Dio, perché Dio & amore... Carissimi, se Dio ci ha
amato, anche noi dobbiamo amarci gli uni gli altri... Noi amiamo, perché egli ci ha amati per
primo» (1 Gv 4,7-8.11.19).

Questa connessione inscindibile tra la grazia del Signore e la liberta dell'uomo, tra il dono e il
compito, € stata espressa in termini semplici e profondi da sant'/Agostino, che cosi prega: «Da quod
iubes et iube quod vis» (dona cio che comandi e comanda cio che vuoi).31

I dono non diminuisce, ma rafforza I'esigenza morale dell'amore: «Questo € il suo comandamento:
che crediamo nel nome del Figlio suo Gesu Cristo e ci amiamo gli uni gli altri, secondo il precetto
che ci ha dato» (1 Gv 3,23). Si puo «rimanere» nell'amore solo a condizione di osservare i
comandamenti, come afferma Gesu: «Se osserverete i miei comandamenti, rimarrete nel mio amore,
come io ho osservato i comandamenti del Padre mio e rimango nel suo amore» (Gv 15,10).
Raccogliendo quanto e al cuore del messaggio morale di Gesu e della predicazione degli Apostoli, e
riproponendo in una sintesi mirabile la grande tradizione dei Padri d'Oriente e d'Occidente — in
particolare di sant'’Agostino — 32 san Tommaso ha potuto scrivere che la Legge Nuova € la grazia
dello Spirito Santo donata mediante la fede in Cristo.33 | precetti esterni, di cui pure il Vangelo



parla, dispongono a questa grazia o ne dispiegano gli effetti nella vita. Infatti, la Legge Nuova non
si contenta di dire cio che si deve fare, ma dona anche la forza di «fare la verita» (cf Gv 3,21). Nello
stesso tempo san Giovanni Crisostomo ha osservato che la Legge Nuova fu promulgata proprio
quando lo Spirito Santo discese dal cielo nel giorno di Pentecoste e che gli Apostoli «non discesero
dal monte portando, come Mose, delle tavole di pietra nelle loro mani; ma se ne venivano portando
lo Spirito Santo nei loro cuori..., divenuti mediante la sua grazia una legge viva, un libro
animato».34

«Ecco, i0 sono con voi tutti i giorni, sino alla fine del mondo» (Mt 28,20)

25. 1l colloquio di Gesu con il giovane ricco continua, in un certo senso, in ogni epoca della storia,
anche oggi. La domanda: «Maestro, che cosa devo fare di buono per ottenere la vita eterna?»
sboccia nel cuore di ogni uomo, ed & sempre e solo Cristo a offrire la risposta piena e risolutiva. Il
Maestro, che insegna i comandamenti di Dio, che invita alla sequela e da la grazia per una vita
nuova, & sempre presente e operante in mezzo a noi, secondo la promessa: «Ecco, io Sono con Voi
tutti i giorni, sino alla fine del mondo» (Mt 28,20). La contemporaneita di Cristo all'uomo di ogni
tempo si realizza nel suo corpo, che é la Chiesa. Per questo il Signore promise ai suoi discepoli lo
Spirito Santo, che avrebbe loro «ricordato» e fatto comprendere i suoi comandamenti (cf Gv 14,26)
e sarebbe stato il principio sorgivo di una vita nuova nel mondo (cf Gv 3,5-8; Rm 8,1-13).

Le prescrizioni morali, impartite da Dio nell’Antica Alleanza e giunte alla loro perfezione in quella
Nuova ed Eterna nella persona stessa del Figlio di Dio fatto uomo, devono essere fedelmente
custodite e permanentemente attualizzate nelle differenti culture lungo il corso della storia. Il
compito della loro interpretazione é stato affidato da Gesu agli Apostoli e ai loro successori, con
I'assistenza speciale dello Spirito di verita: «Chi ascolta voi ascolta me» (Lc 10,16). Con la luce e la
forza di questo Spirito gli Apostoli hanno adempiuto la missione di predicare il Vangelo e di
indicare la «via» del Signore (cf At 18,25), insegnando anzitutto la sequela e I'imitazione di Cristo:
«Per me il vivere é Cristo» (Fil 1,21).

26. Nella catechesi morale degli Apostoli, accanto ad esortazioni e ad indicazioni legate al contesto
storico e culturale, ¢'¢ un insegnamento etico con precise norme di comportamento. E quanto
emerge nelle loro Lettere, che contengono l'interpretazione, guidata dallo Spirito Santo, dei precetti
del Signore da vivere nelle diverse circostanze culturali (cf Rm 12-15; 1 Cor 11-14; Gal 5-6; Ef 4-6;
Col 3-4; 1 Pt e Gc). Incaricati di predicare il Vangelo, gli Apostoli fin dalle origini della Chiesa, in
virtu della loro responsabilita pastorale, hanno vegliato sulla rettitudine della condotta dei cristiani,
35 allo stesso modo in cui hanno vegliato sulla purezza della fede e sulla trasmissione dei doni
divini mediante i Sacramenti.36 | primi cristiani, provenienti sia dal popolo giudaico sia dalle
nazioni, differivano dai pagani non solo per la loro fede e per la loro liturgia, ma anche per la
testimonianza della loro condotta morale, ispirata alla Legge Nuova.37 La Chiesa, infatti, & insieme
comunione di fede e di vita; la sua norma é «la fede che opera per mezzo della carita» (Gal 5,6).
Nessuna lacerazione deve attentare all'armonia tra la fede e la vita: l'unita della Chiesa é ferita non
solo dai cristiani che rifiutano o stravolgono le verita della fede, ma anche da quelli che
misconoscono gli obblighi morali a cui li chiama il Vangelo (cf 1 Cor 5,9-13). Con decisione gli
Apostoli hanno rifiutato ogni dissociazione tra I'impegno del cuore e i gesti che lo esprimono e
verificano (cf 1 Gv 2,3-6). E fin dai tempi apostolici i Pastori della Chiesa hanno denunciato con
chiarezza i modi di agire di coloro che erano fautori di divisione con i loro insegnamenti o con i
loro comportamenti.38

27. Promuovere e custodire, nell'unita della Chiesa, la fede e la vita morale € il compito affidato da
Gesu agli Apostoli (cf Mt 28,19-20), che prosegue nel ministero dei loro successori. E quanto si
ritrova nella viva Tradizione, mediante la quale — come insegna il Concilio Vaticano Il — «la
Chiesa, nella sua dottrina, nella sua vita e nel suo culto, perpetua e trasmette a tutte le generazioni



tutto cio che essa , tutto cio che essa crede. Questa Tradizione, che trae origine dagli Apostoli,
progredisce nella Chiesa sotto I'assistenza dello Spirito Santo».39 Nello Spirito la Chiesa accoglie e
trasmette la Scrittura come testimonianza delle «grandi cose» che Dio opera nella storia (cf Lc
1,49), confessa per bocca dei Padri e dei Dottori la verita del Verbo fatto carne, ne mette in pratica i
precetti e la carita nella vita dei Santi e delle Sante e nel sacrificio dei Martiri, ne celebra la
speranza nella Liturgia: mediante la stessa Tradizione i cristiani ricevono «la viva voce del
Vangelo», 40 come espressione fedele della sapienza e della volonta divina.

All'interno della Tradizione si sviluppa, con I'assistenza dello Spirito Santo, l'interpretazione
autentica della legge del Signore. Lo stesso Spirito, che é all'origine della Rivelazione dei
comandamenti e degli insegnamenti di Gesu, garantisce che vengano santamente custoditi,
fedelmente esposti e correttamente applicati nel variare dei tempi e delle circostanze. Questa
«attualizzazione» dei comandamenti & segno e frutto di una piu profonda penetrazione della
Rivelazione e di una comprensione alla luce della fede delle nuove situazioni storiche e culturali.
Essa, tuttavia, non puo che confermare la permanente validita della Rivelazione e inserirsi nel solco
dell'interpretazione che ne da la grande Tradizione di insegnamento e di vita della Chiesa, di cui
sono testimoni la dottrina dei Padri, la vita dei Santi, la liturgia della Chiesa e I'insegnamento del
Magistero.

In particolare, poi, come afferma il Concilio, «l'ufficio d'interpretare autenticamente la parola di Dio
scritta o trasmessa € stato affidato al solo Magistero vivo della Chiesa, la cui autorita e esercitata nel
nome di Gesu Cristo».41 In tal modo la Chiesa, nella sua vita e nel suo insegnamento, si presenta
come «colonna e sostegno della verita» (1 Tm 3,15), anche della verita circa I'agire morale. Infatti,
«e compito della Chiesa annunziare sempre e dovungue i principi morali anche circa I'ordine
sociale, e cosi pure pronunciare il giudizio su qualsiasi realta umana, in quanto lo esigano i diritti
fondamentali della persona umana o la salvezza delle anime».42

Proprio sulle domande che caratterizzano oggi la discussione morale e intorno alle quali si sono
sviluppate nuove tendenze e teorie, il Magistero, in fedelta a Gesu Cristo e in continuita con la
tradizione della Chiesa, sente piu urgente il dovere di offrire il proprio discernimento e
insegnamento, per aiutare I'uomo nel suo cammino verso la verita e la liberta.

Il - «Non conformatevi alla mentalita di questo mondo» (Rm 12,2) - La chiesa e il discernimento di
alcune tendenze della teologia morale odierna

Insegnare cio che e secondo la sana dottrina (cf Tt 2,1)

28. La meditazione del dialogo tra Gesu e il giovane ricco ci ha permesso di raccogliere i contenuti
essenziali della Rivelazione dell’Antico e del Nuovo Testamento circa l'agire morale. Essi sono: la
subordinazione dell'uomo e del suo agire a Dio, Colui che «solo & buono»; il rapporto tra il bene
morale degli atti umani e la vita eterna; la sequela di Cristo, che apre all'uomo la prospettiva
dell'amore perfetto; ed infine il dono dello Spirito Santo, fonte e risorsa della vita morale della
«creatura nuova» (cf 2 Cor 5,17).

Nella sua riflessione morale la Chiesa ha sempre avuto presenti le parole che Gesu ha rivolto al
giovane ricco. La Sacra Scrittura, infatti, rimane la sorgente viva e feconda della dottrina morale
della Chiesa, come ha ricordato il Concilio Vaticano Il: «Il Vangelo 1... fonte di ogni verita salutare
e di ogni regola morale».43 Essa ha custodito fedelmente cio che la parola di Dio insegna, non solo
circa le verita da credere, ma anche circa I'agire morale, cioe I'agire che piace a Dio (cf 1 Ts 4,1),
realizzando uno sviluppo dottrinale analogo a quello che si & avuto nell'ambito delle verita della
fede. Assistita dallo Spirito Santo che la guida alla verita tutta intera (cf Gv 16,13), la Chiesa non ha
cessato, e non puo mai cessare, di scrutare il «mistero del Verbo incarnato», nel quale «trova vera
luce il mistero dell'uomo».44



29. La riflessione morale della Chiesa, operata sempre nella luce di Cristo, il «Maestro buono», si &
sviluppata anche nella forma specifica della scienza teologica, detta «teologia morale», una scienza
che accoglie e interroga la rivelazione divina e insieme risponde alle esigenze della ragione umana.
La teologia morale € una riflessione che riguarda la «moralita», ossia il bene e il male degli atti
umani e della persona che li compie, e in tal senso e aperta a tutti gli uomini; ma é anche «teologia»,
in quanto riconosce il principio e il fine dell'agire morale in Colui che «solo & buono» e che,
donandosi all'uomo in Cristo, gli offre la beatitudine della vita divina.

I Concilio Vaticano Il ha invitato gli studiosi a porre «speciale cura nel perfezionare la teologia
morale in modo che la sua esposizione scientifica, maggiormente fondata sulla Sacra Scrittura,
illustri I'altezza della vocazione dei fedeli in Cristo e il loro obbligo di apportare frutto nella carita
per la vita del mondo».45 Lo stesso Concilio ha invitato i teologi, «nel rispetto dei metodi e delle
esigenze proprie della scienza teologica, a ricercare modi sempre piu adatti di comunicare la
dottrina agli uomini della loro epoca, perché altro € il deposito o le verita della fede, altro & il modo
con cui vengono enunciate, rimanendo pur sempre lo stesso il significato e il senso profondo».46 Di
qui l'ulteriore invito, esteso a tutti i fedeli, ma rivolto in particolare ai teologi: «I fedeli dunque
vivano in strettissima unione con gli uomini del loro tempo, e si sforzino di penetrare perfettamente
il loro modo di pensare e di sentire, di cui la cultura e espressione».47

Lo sforzo di molti teologi, sostenuti dall'incoraggiamento del Concilio, ha gia dato i suoi frutti con
interessanti e utili riflessioni intorno alle verita della fede da credere e da applicare nella vita,
presentate in forma piu corrispondente alla sensibilita e agli interrogativi degli uomini del nostro
tempo. La Chiesa e, in particolare, i Vescovi, ai quali Gesu Cristo ha affidato innanzitutto il servizio
dell'insegnamento, accolgono con gratitudine tale sforzo ed incoraggiano i teologi a un ulteriore
lavoro, animato da un profondo e autentico timore del Signore, che € il principio della sapienza (cf
Prv 1,7).

Nello stesso tempo, nell'ambito delle discussioni teologiche postconciliari si sono sviluppate pero
alcune interpretazioni della morale cristiana che non sono compatibili con la «sana dottrina» (2 Tm
4,3). Certamente il Magistero della Chiesa non intende imporre ai fedeli nessun particolare sistema
teologico né tanto meno filosofico, ma, per «custodire santamente ed esporre fedelmente» la Parola
di Dio, 48 esso ha il dovere di dichiarare I'incompatibilita di certi orientamenti del pensiero
teologico o di talune affermazioni filosofiche con la verita rivelata.49

30. Rivolgendomi con questa Enciclica a voi, Confratelli nell'Episcopato, intendo enunciare i
principi necessari per il discernimento di cio che & contrario alla «sana dottrina», richiamando
quegli elementi dell'insegnamento morale della Chiesa che sembrano oggi particolarmente esposti
all'errore, all'ambiguita o alla dimenticanza. Sono, peraltro, gli elementi dai quali dipende «la
risposta agli oscuri enigmi della condizione umana che ieri come oggi turbano profondamente il
cuore dell'uomo: la natura dell'uomo, il senso e il fine della nostra vita, il bene e il peccato, l'origine
e il fine del dolore, la via per raggiungere la vera felicita, la morte, il giudizio e la sanzione dopo la
morte, infine l'ultimo e ineffabile mistero che circonda la nostra esistenza, dal quale noi traiamo
origine e verso il quale tendiamo».50

Questi e altri interrogativi, come: cosa € la liberta e qual & la sua relazione con la verita contenuta
nella legge di Dio? qual ¢ il ruolo della coscienza nella formazione del profilo morale dell'uomo?
come discernere, in conformita con la verita sul bene, i diritti e i doveri concreti della persona
umana?, si possono riassumere nella fondamentale domanda che il giovane del VVangelo pose a
Gesu: «Maestro, che cosa devo fare di buono per ottenere la vita eterna?». Inviata da Gesu a
predicare il Vangelo e ad «xammae- strare tutte le nazioni..., insegnando loro ad osservare tutto cio»
che egli ha comandato (cf Mt 28,19-20),la Chiesa ripropone, ancora oggi, la risposta del Maestro:
questa possiede una luce e una forza capaci di risolvere anche le questioni piu discusse e complesse.
Questa stessa luce e forza sollecitano la Chiesa a sviluppare costantemente la riflessione non solo
dogmatica, ma anche morale in un ambito interdisciplinare, cosi com'e necessario specialmente per
i nuovi problemi.51



E sempre in questa medesima luce e forza che il Magistero della Chiesa compie la sua opera di
discernimento, accogliendo e rivivendo il monito che I'apostolo Paolo rivolgeva a Timoteo: «Ti
scongiuro davanti a Dio e a Cristo Gesu che verra a giudicare i vivi e i morti, per la sua
manifestazione e il suo regno: annunzia la parola, insisti in ogni occasione opportuna e non
opportuna, ammonisci, rimprovera, esorta con ogni magnanimita e dottrina. Verra giorno, infatti, in
cui non si sopportera piu la sana dottrina, ma, per il prurito di udire qualcosa, gli uomini si
circonderanno di maestri secondo le proprie voglie, rifiutando di dare ascolto alla verita per volgersi
alle favole. Tu pero vigila attentamente, sappi sopportare le sofferenze, compi la tua opera di
annunziatore del VVangelo, adempi il tuo ministero» (2 Tm 4,1-5; cf Tt 1,10.13-14).

«Conoscerete la verita e la verita vi fara liberi» (Gv 8,32)

31. | problemi umani piu dibattuti e diversamente risolti nella riflessione morale contemporanea si
ricollegano, sia pure in vari modi, ad un problema cruciale: quello della liberta dell'uomo.

Non c¢' & dubbio che il nostro tempo ha acquisito una percezione particolarmente viva della liberta.
«In questa nostra eta gli uomini diventano sempre piu consapevoli della dignita della persona
umana», come costatava gia la dichiarazione conciliareDignitatis humanae sulla liberta religiosa.52
Da qui I'esigenza che «gli uomini nell'agire seguano la loro iniziativa e godano di una liberta
responsabile, non mossi da coercizione bensi guidati dalla coscienza del dovere».53 In particolare il
diritto alla liberta religiosa e al rispetto della coscienza nel suo cammino verso la verita & sentito
sempre piu come fondamento dei diritti della persona, considerati nel loro insieme.54

Cosl, il senso piu acuto della dignita della persona umana e della sua unicita, come anche del
rispetto dovuto al cammino della coscienza, costituisce certamente un‘acquisizione positiva della
cultura moderna. Questa percezione, in se stessa autentica, ha trovato molteplici espressioni, pit 0
meno adeguate, di cui alcune pero si discostano dalla verita sull'uomo come creatura e immagine di
Dio ed esigono pertanto di essere corrette o purificate alla luce della fede.55

32. In alcune correnti del pensiero moderno si € giunti adesaltare la liberta al punto da farne un
assoluto, che sarebbe la sorgente dei valori. In questa direzione si muovono le dottrine che perdono
il senso della trascendenza o quelle che sono esplicitamente atee. Si sono attribuite alla coscienza
individuale le prerogative di un'istanza suprema del giudizio morale, che decide categoricamente e
infallibilmente del bene e del male. All'affermazione del dovere di seguire la propria coscienza si &
indebitamente aggiunta I'affermazione che il giudizio morale é vero per il fatto stesso che proviene
dalla coscienza. Ma, in tal modo, I'imprescindibile esigenza di verita e scomparsa, in favore di un
criterio di sincerita, di autenticita, di «accordo con se stessi», tanto che si & giunti ad una concezione
radicalmente soggettivista del giudizio morale.

Come si pud immediatamente comprendere, non ¢ estranea a questa evoluzione la crisi intorno alla
verita. Persa I'idea di una verita universale sul bene, conoscibile dalla ragione umana, &
inevitabilmente cambiata anche la concezione della coscienza: questa non € piu considerata nella
sua realta originaria, ossia un atto dell'intelligenza della persona, cui spetta di applicare la
conoscenza universale del bene in una determinata situazione e di esprimere cosi un giudizio sulla
condotta giusta da scegliere qui e ora; ci si e orientati a concedere alla coscienza dell'individuo il
privilegio di fissare, in modo autonomo, i criteri del bene e del male e agire di conseguenza. Tale
visione fa tutt'uno con un'etica individualista, per la quale ciascuno si trova confrontato con la sua
verita, differente dalla verita degli altri. Spinto alle estreme conseguenze, l'individualismo sfocia
nella negazione dell'idea stessa di natura umana.

Queste differenti concezioni sono all'origine degli orientamenti di pensiero che sostengono
I'antinomia tra legge morale e coscienza, tra natura e liberta.

33. Parallelamente all'esaltazione della liberta, e paradossalmente in contrasto con essa, la cultura
moderna mette radicalmente in questione questa medesima liberta. Un insieme di discipline,



raggruppate sotto il nome di «scienze umane», hanno giustamente attirato I'attenzione sui
condizionamenti di ordine psicologico e sociale, che pesano sull'esercizio della liberta umana. La
conoscenza di tali condizionamenti e I'attenzione che viene loro prestata sono acquisizioni
importanti, che hanno trovato applicazione in diversi ambiti dell'esistenza, come per esempio nella
pedagogia o nell'amministrazione della giustizia. Ma alcuni, superando le conclusioni che si
possono legittimamente trarre da queste osservazioni, sono arrivati al punto di mettere in dubbio o
di negare la realta stessa della liberta umana.

Si devono anche ricordare alcune interpretazioni abusive dell'indagine scientifica a livello
antropologico. Traendo argomento dalla grande varieta dei costumi, delle abitudini e delle
istituzioni presenti nell'umanita, si conclude, se non sempre con la negazione di valori umani
universali, almeno con una concezione relativistica della morale.

34. «Maestro, che cosa devo fare di buono per ottenere la vita eterna?». La domanda morale, alla
quale Cristo risponde, non puo prescindere dalla questione della liberta, anzi la colloca al suo
centro, perché non si da morale senza liberta: «L'uomo pu0 volgersi al bene soltanto nella
liberta».56 Ma quale liberta? Il Concilio, di fronte ai nostri contemporanei che «tanto tengono» alla
liberta e che la «cercano ardentemente» ma che «spesso la coltivano in malo modo, quasi sia lecito
tutto purché piaccia, compreso il male», presenta la «vera» liberta: «La vera liberta & nell'uomo
segno altissimo dell'immagine divina. Dio volle, infatti, lasciare I'uvomo "in mano al suo consiglio™
(cf Sir 15,14), cosi che esso cerchi spontaneamente il suo Creatore, e giunga liberamente, con la
adesione a lui, alla piena e beata perfezione».57 Se esiste il diritto di essere rispettati nel proprio
cammino di ricerca della verita, esiste ancor prima lI'obbligo morale grave per ciascuno di cercare la
verita e di aderirvi una volta conosciuta.58 In tal senso il Card. J. H. Newman, eminente assertore
dei diritti della coscienza, affermava con decisione: «La coscienza ha dei diritti perché ha dei
doveri».59

Alcune tendenze della teologia morale odierna, sotto I'influsso delle correnti soggettiviste ed
individualiste ora ricordate, interpretano in modo nuovo il rapporto della liberta con la legge
morale, con la natura umana e con la coscienza, e propongono criteri innovativi di valutazione
morale degli atti: sono tendenze che, pur nella loro varietd, si ritrovano nel fatto di indebolire o
addirittura di negare la dipendenza della liberta dalla verita.

Se vogliamo operare un discernimento critico di queste tendenze, capace di riconoscere quanto in
esse vi e di legittimo, utile e prezioso e di indicarne, al tempo stesso, le ambiguita, i pericoli e gli
errori, dobbiamo esaminarle alla luce della fondamentale dipendenza della liberta dalla verita,
dipendenza che é stata espressa nel modo piu limpido e autorevole dalle parole di Cristo:
«Conoscerete la verita, e la verita vi fara liberi» (Gv 8,32).

I. La liberta e la legge
«Dell'albero della conoscenza del bene e del male non devi mangiare» (Gn 2,17)

35. Leggiamo nel libro della Genesi: «Il Signore Dio diede questo comando all'uomo: "Tu potrai
mangiare di tutti gli alberi del giardino, ma dell'albero della conoscenza del bene e del male non
devi mangiare, perché, quando tu ne mangiassi, certamente moriresti"«(Gn 2,16-17).

Con questa immagine, la Rivelazione insegna che il potere di decidere del bene e del male non
appartiene all'uomo, ma a Dio solo. L'uomo & certamente libero, dal momento che pud comprendere
ed accogliere i comandi di Dio. Ed e in possesso d'una liberta quanto mai ampia, perché puo
mangiare «di tutti gli alberi del giardino». Ma questa liberta non ¢ illimitata: deve arrestarsi di
fronte all'«albero della conoscenza del bene e del male», essendo chiamata ad accettare la legge
morale che Dio da all'uomo. In realta, proprio in questa accettazione la liberta dell'uomo trova la
sua vera e piena realizzazione. Dio, che solo e buono, conosce perfettamente cio che & buono per
I'uomo, e in forza del suo stesso amore glielo propone nei comandamenti.



La legge di Dio, dunque, non attenua né tanto meno elimina la liberta dell'uomo, al contrario la
garantisce e la promuove. Ben diversamente pero, alcune tendenze culturali odierne sono all'origine
di non pochi orientamenti etici che pongono al centro del loro pensiero un presunto conflitto tra la
liberta e la legge. Tali sono le dottrine che attribuiscono ai singoli individui o ai gruppi sociali la
facolta di decidere del bene e del male: la liberta umana potrebbe «creare i valori» e godrebbe di un
primato sulla verita, al punto che la verita stessa sarebbe considerata una creazione della liberta.
Questa, dunque, rivendicherebbe una tale autonomia morale che praticamente significherebbe la sua
sovranita assoluta.

36. L'istanza moderna di autonomia non ha mancato di esercitare un suo influsso anche nell'ambito
della teologia morale cattolica. Se questa, certamente, non ha mai inteso contrapporre la liberta
umana alla legge divina, né mettere in questione l'esistenza di un fondamento religioso ultimo delle
norme morali, é stata pero provocata ad un profondo ripensamento del ruolo della ragione e della
fede nell'individuazione delle norme morali che si riferiscono a specifici comportamenti
«intramondani», ossia verso se stessi, gli altri e il mondo delle cose.

Si deve riconoscere che all'origine di questo sforzo di ripensamento si ritrovano alcune istanze
positive, che peraltro appartengono, in buona parte, alla miglior tradizione del pensiero cattolico.
Sollecitati dal Concilio Vaticano 11, 60 si e voluto favorire il dialogo con la cultura moderna,
mettendo in luce il carattere razionale — quindi universalmente comprensibile e comunicabile —
delle norme morali appartenenti all'ambito della legge morale naturale.61 Si € inteso, inoltre,
ribadire il carattere interiore delle esigenze etiche che da essa derivano e che non si impongono alla
volonta come un obbligo, se non in forza del riconoscimento previo della ragione umana e, in
concreto, della coscienza personale.

Dimenticando pero la dipendenza della ragione umana dalla Sapienza divina e la necessita, nel
presente stato di natura decaduta, nonché I'effettiva realta della divina rivelazione per la conoscenza
di verita morali anche di ordine naturale, 62 alcuni sono giunti a teorizzare una completa sovranita
della ragione nell'ambito delle norme morali relative al retto ordinamento della vita in questo
mondo: tali norme costituirebbero I'ambito di una morale solamente «umana», sarebbero cioe
I'espressione di una legge che l'uomo autonomamente da a se stesso e che ha la sua sorgente
esclusivamente nella ragione umana. Di questa legge Dio non potrebbe essere considerato in nessun
modo Autore, se non nel senso che la ragione umana esercita la sua autonomia legislativa in forza di
un originario e totale mandato di Dio all'uomo. Ora queste tendenze di pensiero hanno condotto a
negare, contro la Sacra Scrittura e la dottrina costante della Chiesa, che la legge morale naturale
abbia Dio come autore e che I'uomo, mediante la sua ragione, partecipi alla legge eterna, che non e
lui a stabilire.

37. Volendo perd mantenere la vita morale in un contesto cristiano, € stata introdotta da alcuni
teologi moralisti una netta distinzione, contraria alla dottrina cattolica, 63 tra un ordine etico, che
avrebbe origine umana e valore solo mondano, e un ordine della salvezza, per il quale avrebbero
rilevanza solo alcune intenzioni ed atteggiamenti interiori circa Dio e il prossimo. Si e giunti
conseguentemente al punto di negare I'esistenza, nella rivelazione divina, di un contenuto morale
specifico e determinato, universalmente valido e permanente: la Parola di Dio si limiterebbe a
proporre un'esortazione, una generica parenesi, che poi solo la ragione autonoma avrebbe il compito
di riempire di determinazioni normative veramente «oggettive», ossia adeguate alla situazione
storica concreta. Naturalmente un‘autonomia cosi concepita comporta anche la negazione di una
competenza dottrinale specifica da parte della Chiesa e del suo Magistero circa norme morali
determinate riguardanti il cosiddetto «bene umano»: esse non apparterrebbero al contenuto proprio
della Rivelazione e non sarebbero in se stesse rilevanti in ordine alla salvezza.

Non vi é chi non veda che una simile interpretazione dell'autonomia della ragione umana comporta
tesi incompatibili con la dottrina cattolica.



In un tale contesto é assolutamente necessario chiarire, alla luce della Parola di Dio e della viva
tradizione della Chiesa, le fondamentali nozioni della liberta umana e della legge morale, nonché i
loro profondi e interiori rapporti. Solo cosi sara possibile corrispondere alle giuste istanze della
razionalita umana, integrando gli elementi validi di alcune correnti dell'odierna teologia morale,
senza pregiudicare il patrimonio morale della Chiesa con tesi derivanti da un erroneo concetto di
autonomia.

Dio volle lasciare I'uvomo «in mano al suo consiglio» (Sir 15,14)

38. Riprendendo le parole del Siracide, il Concilio Vaticano Il cosi spiega la «vera liberta» che
nell'uomo é «segno altissimo dell'immagine divina»: «Dio volle lasciare I'uvomo "in mano al suo
consiglio”, cosi che egli cerchi spontaneamente il suo Creatore, e giunga liberamente, con I'adesione
a Lui, alla piena e beata perfezione».64 Queste parole indicano la meravigliosa profondita della
partecipazione alla signoria divina, cui l'uomo e stato chiamato: indicano che il dominio dell'uomo
si estende, in un certo senso, sull'uomo stesso. E questo un aspetto costantemente accentuato nella
riflessione teologica sulla liberta umana, interpretata nei termini di una forma di regalita. Scrive, ad
esempio, san Gregorio Nisseno: «L'animo manifesta la sua regalita ed eccellenza... nel suo essere
senza padrone e libero, governandosi autocraticamente con il suo volere. Di chi altro questo e
proprio, se non del re?... Cosi la natura umana, creata per essere padrona delle altre creature, per la
somiglianza con il sovrano dell'universo fu stabilita come una viva immagine, partecipe della
dignita e del nome dell'Archetipo».65

Gia il governare il mondo costituisce per I'uomo un compito grande e colmo di responsabilita, che
impegna la sua liberta in obbedienza al Creatore: «Riempite la terra; soggiogatela» (Gn 1,28). Sotto
questo aspetto al singolo uomo, come pure alla comunita umana, spetta una giusta autonomia, alla
quale la Costituzione conciliare Gaudium et spes dedica una speciale attenzione. E I'autonomia
delle realta terrene, che significa che «le cose create e le stesse societa hanno leggi e valori propri,
che I'uomo gradatamente deve scoprire, usare e ordinare».66

39. Non solo il mondo perd, ma anche I'uomo stesso é stato affidato alla sua propria cura e
responsabilita. Dio I'ha lasciato «in mano al suo consiglio» (Sir 15,14), perché cercasse il suo
Creatore e giungesse liberamente alla perfezione. Giungere significa edificare personalmente in sé
tale perfezione. Infatti, come governando il mondo I'uomo lo forma secondo la sua intelligenza e
volonta, cosi compiendo atti moralmente buoni I'uomo conferma, sviluppa e consolida in se stesso
la somiglianza di Dio.

Il Concilio, tuttavia, chiede vigilanza di fronte a un falso concetto dell'autonomia delle realta
terrene, quello di ritenere che «le cose create non dipendono da Dio, e che I'uomo puo adoperarle
senza riferirle al Creatore».67 Nei riguardi dell'uomo poi simile concetto di autonomia produce
effetti particolarmente dannosi, assumendo in ultima istanza un carattere ateo: «La creatura, infatti,
senza il Creatore svanisce... Anzi, I'oblio di Dio priva di luce la creatura stessa».68

40. L'insegnamento del Concilio sottolinea, da un lato, I'attivita della ragione umana nel
rinvenimento e nella applicazione della legge morale: la vita morale esige la creativita e
I'ingegnosita proprie della persona, sorgente e causa dei suoi atti deliberati. D'altro lato, la ragione
trae la sua verita e la sua autorita dalla legge eterna, che non e altro che la stessa sapienza divina.69
Alla base della vita morale sta dunque il principio di una «giusta autonomia» 70 dell'uomo, soggetto
personale dei suoi atti. La legge morale proviene da Dio e trova sempre in lui la sua sorgente: in
forza della ragione naturale, che deriva dalla sapienza divina, essa €, al tempo stesso, la legge
propria dell'uomo. La legge naturale infatti, come si € visto, «altro non e che la luce dell'intelligenza
infusa in noi da Dio. Grazie ad essa conosciamo cio che si deve compiere e ci0 che si deve evitare.
Questa luce e questa legge Dio I'na donata nella creazione».71 La giusta autonomia della ragione
pratica significa che I'uomo possiede in se stesso la propria legge, ricevuta dal Creatore. Tuttavia,



I'autonomia della ragione non puo significare la creazione, da parte della stessa ragione, dei valori e
delle norme morali.72 Se questa autonomia implicasse una negazione della partecipazione della
ragione pratica alla sapienza del Creatore e Legislatore divino, oppure se suggerisse una liberta
creatrice delle norme morali, a seconda delle contingenze storiche o delle diverse societa e culture,
una tale pretesa autonomia contraddirebbe I'insegnamento della Chiesa sulla verita dell'uomo.73
Sarebbe la morte della vera liberta: «<Ma dell'albero della conoscenza del bene e del male non devi
mangiare, perché, quando tu ne mangiassi, certamente moriresti» (Gn 2,17).

41. La vera autonomia morale dell'uomo non significa affatto il rifiuto, bensi I'accoglienza della
legge morale, del comando di Dio: «Il Signore Dio diede questo comando all'uomo...» (Gn 2,16).
La liberta dell'uomo e la legge di Dio s'incontrano e sono chiamate a compenetrarsi tra loro, nel
senso della libera obbedienza dell'uomo a Dio e della gratuita benevolenza di Dio all'uomo. E
pertanto I'obbedienza a Dio non &, come taluni credono, un'eteronomia, come se la vita morale fosse
sottomessa alla volonta di un‘onnipotenza assoluta, esterna all'uomo e contraria all'affermazione
della sua liberta. In realta, se eteronomia della morale significasse negazione
dell'autodeterminazione dell'uomo o imposizione di norme estranee al suo bene, essa sarebbe in
contraddizione con la rivelazione dell'Alleanza e dell'Incarnazione redentrice. Una simile
eteronomia non sarebbe che una forma di alienazione, contraria alla sapienza divina ed alla dignita
della persona umana.

Alcuni parlano, a giusto titolo, di teonomia, o di teonomia partecipata, perché la libera obbedienza
dell'uomo alla legge di Dio implica effettivamente la partecipazione della ragione e della volonta
umane alla sapienza e alla provvidenza di Dio. Proibendo all'uomo di mangiare «dell'albero della
conoscenza del bene e del male», Dio afferma che 'uomo non possiede originariamente in proprio
guesta «conoscenzax», ma solamente vi partecipa mediante la luce della ragione naturale e della
rivelazione divina, che gli manifestano le esigenze e gli appelli della sapienza eterna. La legge
quindi deve dirsi un'espressione della sapienza divina: sottomettendosi ad essa, la liberta si
sottomette alla verita della creazione. Per questo occorre riconoscere nella liberta della persona
umana lI'immagine e la vicinanza di Dio, che e «presente in tutti» (cf Ef 4,6); allo stesso modo,
bisogna confessare la maesta del Dio dell'universo e venerare la santita della legge di Dio
infinitamente trascendente. Deus semper maior.74

Beato I'uomo che si compiace della legge del Signore (cf Sal 1,1-2)

42. Modellata su quella di Dio, la liberta dell'uomo non solo non e negata dalla sua obbedienza alla
legge divina, ma soltanto mediante questa obbedienza essa permane nella verita ed & conforme alla
dignita dell'uomo, come scrive apertamente il Concilio: «La dignita dell'uomo richiede che egli
agisca secondo scelte consapevoli e libere, mosso cioe e indotto da convinzioni personali e non per
un cieco impulso interno e per mera coazione esterna. Ma tale dignita I'uomo la ottiene quando,
liberandosi da ogni schiavitu di passioni, tende al suo fine con scelta libera del bene, e si procura da
sé e con la sua diligente iniziativa i mezzi convenienti».75

Nel suo tendere a Dio, a Colui che «solo é buono», I'uomo deve liberamente compiere il bene ed
evitare il male. Ma per questo I'uomo deve poter distinguere il bene dal male. Ed e quanto avviene,
anzitutto, grazie alla luce della ragione naturale, riflesso nell'uomo dello splendore del volto di Dio.
In questo senso, commentando un versetto del Salmo 4, san Tommaso scrive: «Dopo aver detto:
Offrite sacrifici di giustizia (Sal 4,6), come se alcuni gli chiedessero quali sono le opere della
giustizia, il Salmista soggiunge: Molti dicono: Chi ci fara vedere il bene? E, rispondendo alla
domanda, dice: La luce del tuo volto, Signore, € stata impressa su di noi. Come se volesse dire che
la luce della ragione naturale con la quale distinguiamo il bene dal male — il che € di competenza
della legge naturale — non e altro che un‘impronta in noi della luce divina».76 Da cio segue anche
per quale motivo questa legge e chiamata legge naturale: viene detta cosi non in rapporto alla natura
degli esseri irrazionali, ma perché la ragione che la promulga € propria della natura umana.77



43. 1l Concilio Vaticano Il ricorda che «norma suprema della vita umana € la legge divina, eterna,
oggettiva e universale, per mezzo della quale Dio con un disegno di sapienza e di amore ordina,
dirige e governa tutto il mondo e le vie della comunita umana. E Dio rende partecipe I'uomo della
sua legge, cosicché I'uomo, per soave disposizione della provvidenza divina, possa sempre piu
conoscere I'immutabile verita».78

I Concilio rimanda alla dottrina classica sulla legge eterna di Dio. Sant'/Agostino la definisce come
«la ragione o la volonta di Dio che comanda di conservare I'ordine naturale e proibisce di turbarlo»;
79 san Tommaso la identifica con «la ragione della divina sapienza che muove tutto al fine
dovuto».80 E la sapienza di Dio & provvidenza, amore che si prende cura. E Dio stesso, dunque, ad
amare e a prendersi cura, nel senso piu letterale e fondamentale, di tutta la creazione (cf Sap 7,22;
8,11). Ma Dio provvede agli uomini in modo diverso rispetto agli esseri che non sono persone: non
«dall'esterno», attraverso le leggi della natura fisica, ma «dal di dentro», mediante la ragione che,
conoscendo col lume naturale la legge eterna di Dio, € percio stesso in grado di indicare all'uomo la
giusta direzione del suo libero agire.81 In questo modo Dio chiama I'uomo a partecipare alla sua
provvidenza, volendo per mezzo dell'uomo stesso, ossia attraverso la sua ragionevole e responsabile
cura, guidare il mondo: non soltanto il mondo della natura, ma anche quello delle persone umane. In
questo contesto, come espressione umana della legge eterna di Dio, si pone la legge naturale:
«Rispetto alle altre creature — scrive san Tommaso — la creatura razionale € soggetta in un modo
piu eccellente alla divina provvidenza, in quanto anche essa diventa partecipe della provvidenza,
provvedendo a se stessa e agli altri: percio si ha in essa una partecipazione della ragione eterna,
grazie alla quale ha una naturale inclinazione all'atto ed al fine dovuti: tale partecipazione della
legge eterna nella creatura razionale é chiamata legge naturale».82

44. La Chiesa ha fatto spesso riferimento alla dottrina tomistica di legge naturale, assumendola nel
proprio insegnamento morale. Cosi il mio venerato predecessore Leone XIII ha sottolineato
I'essenziale subordinazione della ragione e della legge umana alla Sapienza di Dio e alla sua legge.
Dopo aver detto che «la legge naturale e scritta e scolpita nell'animo di tutti e di ciascun uomo,
poiché essa non ¢ altro che la stessa ragione umana che ci comanda di fare il bene e ci intima di non
peccare», Leone XIII rimanda alla «ragione piu alta» del Legislatore divino: «Ma tale prescrizione
della ragione umana non potrebbe aver forza di legge, se non fosse la voce e l'interprete di una
ragione piu alta, a cui il nostro spirito e la nostra liberta devono essere sottomessi». Infatti, la forza
della legge risiede nella sua autorita di imporre dei doveri, di conferire dei diritti e di dare la
sanzione a certi comportamenti: «Ora tutto cio non potrebbe esistere nell'uomo, se fosse egli stesso
a darsi, quale legislatore supremo, la norma delle sue azioni». E conclude: «Ne consegue che la
legge naturale e la stessa legge eterna, insita negli esseri dotati di ragione, che li inclina all'atto e al
fine che loro convengono; essa é la stessa ragione eterna del Creatore e governatore
dell'universo».83

L'uomo puo riconoscere il bene e il male grazie a quel discernimento del bene dal male che egli
stesso opera mediante la sua ragione, in particolare mediante la sua ragione illuminata dalla
rivelazione divina e dalla fede, in forza della legge che Dio ha donato al popolo eletto, a cominciare
dai comandamenti del Sinai. Israele e stato chiamato a ricevere e a vivere la legge di Dio come
particolare dono e segno dell'elezione e dell'Alleanza divina, ed insieme come garanzia della
benedizione di Dio. Cosi Mosé poteva rivolgersi ai figli di Israele e chiedere loro: «Quale grande
nazione ha la divinita cosi vicina a sé, come il Signore nostro Dio € vicino a noi ogni volta che lo
invochiamo? E quale grande nazione ha leggi e norme giuste, come é tutta questa legislazione che
i0 0ggi vi espongo?» (Dt 4,7-8). E nei Salmi che incontriamo i sentimenti di lode, gratitudine e
venerazione che il popolo eletto € chiamato a nutrire verso la legge di Dio, insieme all'esortazione a
conoscerla, meditarla e tradurla nella vita: «Beato I'uomo che non segue il consiglio degli empi, non
indugia nella via dei peccatori e non siede in compagnia degli stolti; ma si compiace della legge del
Signore, la sua legge medita giorno e notte» (Sal 1,1-2); «La legge del Signore e perfetta, rinfranca



I'anima; la testimonianza del Signore ¢ verace, rende saggio il semplice. Gli ordini del Signore sono
giusti, fanno gioire il cuore; i comandi del Signore sono limpidi, danno luce agli occhi» (Sal 181,8-
9).

45. La Chiesa accoglie con riconoscenza e custodisce con amore l'intero deposito della Rivelazione,
trattandolo con religioso rispetto e adempiendo alla sua missione di interpretare la legge di Dio in
modo autentico alla luce del Vangelo. La Chiesa, inoltre, riceve in dono la Legge nuova, che ¢ il
«compimento» della legge di Dio in Gesu Cristo e nel suo Spirito: e una legge «interiore» (cf Ger
31,31-33), «scritta non con inchiostro, ma con lo Spirito del Dio vivente, non su tavole di pietra, ma
sulle tavole di carne dei vostri cuori» (2 Cor 3,3); una legge di perfezione e di liberta (cf 2 Cor
3,17); e «la legge dello Spirito che da vita in Cristo Gesu» (Rm 8,2). Di questa legge scrive san
Tommaso: «Questa puo essere detta legge in un duplice senso. In un primo senso, legge dello
spirito e lo Spirito Santo... che, inabitante nell'anima, non solo insegna che cosa & necessario
compiere illuminando l'intelletto sulle cose da farsi, ma anche inclina ad agire con rettitudine... In
un secondo senso, legge dello spirito puo dirsi I'effetto proprio dello Spirito Santo, e cioe la fede
che opera per mezzo della carita (Gal 5,6), la quale pertanto ammaestra interiormente circa le cose
da farsi... e inclina I'affetto ad agire».84

Anche se nella riflessione teologico-morale si € soliti distinguere la legge di Dio positiva o rivelata
da quella naturale, e nell'economia della salvezza la legge «antica» da quella «nuova», non si pud
dimenticare che queste e altre utili distinzioni si riferiscono sempre alla legge il cui autore € lo
stesso unico Dio, e il cui destinatario & I'uomo. I diversi modi secondo cui nella storia Dio ha cura
del mondo e dell'uomo, non solo non si escludono tra loro, ma al contrario si sostengono e si
compenetrano a vicenda. Tutti scaturiscono e concludono all'eterno disegno sapiente e amoroso con
il quale Dio predestina gli uomini «ad essere conformi all'immagine del Figlio suo» (Rm 8,29). In
questo disegno non c'e nessuna minaccia per la vera liberta dell'uomo; al contrario I'accoglienza di
questo disegno ¢ I'unica via per I'affermazione della liberta.

«Quanto la legge esige € scritto nei loro cuori» (Rm 2,15)

46. 1l presunto conflitto tra la liberta e la legge si ripropone oggi con una singolare forza in rapporto
alla legge naturale, e in particolare in rapporto alla natura. In realta i dibattiti su natura e liberta
hanno sempre accompagnato la storia della riflessione morale, assumendo toni accesi con il
Rinascimento e la Riforma, come si puo rilevare dagli insegnamenti del Concilio di Trento.85 Di
una tensione analoga resta segnata, anche se in un senso differente, I'epoca contemporanea: il gusto
dell'osservazione empirica, i procedimenti dell'oggettivazione scientifica, il progresso tecnico,
alcune forme di liberalismo hanno portato a contrapporre i due termini, come se la dialettica — se
non addirittura il conflitto — tra liberta e natura fosse caratteristica strutturale della storia umana. In
altre epoche, e sembrato che la «natura» sottomettesse totalmente I'uomo ai suoi dinamismi e
persino ai suoi determinismi. Ancor oggi le coordinate spazio-temporali del mondo sensibile, le
costanti fisico-chimiche, i dinamismi corporei, le pulsioni psichiche, i condizionamenti sociali
appaiono a molti come gli unici fattori realmente decisivi delle realta umane. In questo contesto,
anche i fatti morali, a dispetto della loro specificita, sono spesso trattati come se fossero dati
statisticamente accertabili, come comportamenti osservabili o spiegabili solo con le categorie dei
meccanismi psico-sociali. E cosi alcuni studiosi di etica, tenuti per professione a esaminare i fatti e i
gesti dell'uomo, possono essere tentati di misurare il loro sapere, se non le loro prescrizioni, sulla
base di un riscontro statistico circa i comportamenti umani concreti e le opinioni morali della
maggioranza.

Altri moralisti, invece, preoccupati di educare ai valori, si mantengono sensibili al prestigio della
liberta, ma spesso la concepiscono in opposizione, o in contrasto, con la natura materiale e
biologica, sulla quale dovrebbe progressivamente affermarsi. A questo proposito differenti
concezioni convergono nel dimenticare la dimensione creaturale della natura e nel misconoscere la



sua integralita. Per alcuni, la natura si trova ridotta a materiale per I'agire umano e per il suo potere:
essa dovrebbe essere profondamente trasformata, anzi superata dalla liberta, dal momento che ne
costituirebbe un limite e una negazione. Per altri, & nella promozione senza misura del potere
dell'uomo, o della sua liberta, che si costituiscono i valori economici, sociali, culturali ed anche
morali: la natura starebbe a significare tutto cio che nell'uomo e nel mondo si colloca al di fuori
della liberta. Tale natura comprenderebbe in primo luogo il corpo umano, la sua costituzione e i
suoi dinamismi: a questo dato fisico si opporrebbe quanto & «costruito» cioé la «cultura», quale
opera e prodotto della liberta. La natura umana, cosi intesa, potrebbe essere ridotta e trattata come
materiale biologico o sociale sempre disponibile. Cio significa ultimamente definire la liberta
mediante se stessa e farne un'istanza creatrice di sé e dei suoi valori. E cosi che al limite I'uomo non
avrebbe neppure natura, e sarebbe per se stesso il proprio progetto di esistenza. L'uomo non sarebbe
nient'altro che la sua liberta!

47. In gquesto contesto sono sorte le obiezioni di fisicismo e naturalismo contro la concezione
tradizionale della legge naturale: questa presenterebbe come leggi morali quelle che in se stesse
sarebbero solo leggi biologiche. Cosi, troppo superficialmente, si sarebbe attribuito ad alcuni
comportamenti umani un carattere permanente ed immutabile e, in base ad esso, si sarebbe preteso
di formulare norme morali universalmente valide. Secondo alcuni teologi, una simile «argomen-
tazione biologista o naturalista» sarebbe presente anche in taluni documenti del Magistero della
Chiesa, specialmente in quelli riguardanti I'ambito dell'etica sessuale e matrimoniale. In base ad una
concezione naturalistica dell'atto sessuale, sarebbero state condannate come moralmente
inammissibili la contraccezione, la sterilizzazione diretta, I'autoerotismo, i rapporti prematrimoniali,
le relazioni omosessuali, nonché la fecondazione artificiale. Ora, secondo il parere di questi teologi,
la valutazione moralmente negativa di tali atti non prenderebbe in adeguata considerazione il
carattere razionale e libero dell'uomo, né il condizionamento culturale di ogni norma morale. Essi
dicono che I'uomo, come essere razionale, non solo pud, ma addirittura deve decidere liberamente il
senso dei suoi comportamenti. Questo «decidere il senso» dovra tener conto, ovviamente, dei
molteplici limiti dell'essere umano, che ha una condizione corporea e storica. Dovra, inoltre,
prendere in considerazione i modelli comportamentali ed i significati che questi assumono in una
determinata cultura. E, soprattutto, dovra rispettare il comandamento fondamentale dell'amore di
Dio e del prossimo. Dio pero — asseriscono poi — ha fatto I'uomo come essere razionalmente
libero, lo ha lasciato «in mano al suo consiglio» e da lui attende una propria, razionale formazione
della sua vita. L'amore del prossimo significherebbe soprattutto o esclusivamente rispetto per il suo
libero decidere di se stesso. | meccanismi dei comportamenti propri dell'uomo, nonché le cosiddette
«inclinazioni naturali», stabilirebbero al massimo — come dicono — un orientamento generale del
comportamento corretto, ma non potrebbero determinare la valutazione morale dei singoli atti
umani, tanto complessi dal punto di vista delle situazioni.

48. Di fronte ad una tale interpretazione occorre considerare con attenzione il retto rapporto che
esiste tra la liberta e la natura umana, e in particolare il posto che ha il corpo umano nelle questioni
della legge naturale.

Una liberta che pretende di essere assoluta finisce per trattare il corpo umano come un dato bruto,
sprovvisto di significati e di valori morali finché essa non I'abbia investito del suo progetto. Di
conseguenza, la natura umana e il corpo appaiono come dei presupposti o preliminari,
materialmente necessari alla scelta della liberta, ma estrinseci alla persona, al soggetto e all'atto
umano. | loro dinamismi non potrebbero costituire punti di riferimento per la scelta morale, dal
momento che le finalita di queste inclinazioni sarebbero solo beni «fisici», detti da taluni «pre-
morali». Farvi riferimento, per cercarvi indicazioni razionali circa I'ordine della moralita, dovrebbe
essere tacciato di fisicismo o di biologismo. In un simile contesto la tensione tra la liberta e una
natura concepita in senso riduttivo si risolve in una divisione nell'uomo stesso.



Questa teoria morale non e conforme alla verita sull'uomo e sulla sua liberta. Essa contraddice agli
insegnamenti della Chiesa sull'unita dell'essere umano, la cui anima razionale € per se et
essentialiter la forma del corpo.86 L'anima spirituale e immortale ¢ il principio di unita dell'essere
umano, € cio per cui esso esiste come un tutto — «corpore et anima unus» 87 — in quanto persona.
Queste definizioni non indicano solo che anche il corpo, al quale & promessa la risurrezione, sara
partecipe della gloria; esse ricordano altresi il legame della ragione e della libera volonta con tutte le
facolta corporee e sensibili. La persona, incluso il corpo, ¢ affidata interamente a se stessa, ed €
nell'unita dell'anima e del corpo che essa € il soggetto dei propri atti morali. La persona, mediante la
luce della ragione e il sostegno della virtu, scopre nel suo corpo i segni anticipatori, l'espressione e
la promessa del dono di sé, in conformita con il sapiente disegno del Creatore. E alla luce della
dignita della persona umana — da affermarsi per se stessa — che la ragione coglie il valore morale
specifico di alcuni beni, cui la persona & naturalmente inclinata. E dal momento che la persona
umana non e riducibile ad una liberta che si autoprogetta, ma comporta una struttura spirituale e
corporea determinata, I'esigenza morale originaria di amare e rispettare la persona come un fine e
mai come un semplice mezzo, implica anche, intrinsecamente, il rispetto di alcuni beni
fondamentali, senza del quale si cade nel relativismo e nell'arbitrio.

49. Una dottrina che dissoci I'atto morale dalle dimensioni corporee del suo esercizio e contraria
agli insegnamenti della Sacra Scrittura e della Tradizione: tale dottrina fa rivivere, sotto forme
nuove, alcuni vecchi errori sempre combattuti dalla Chiesa, in quanto riducono la persona umana a
una liberta «spirituale», puramente formale. Questa riduzione misconosce il significato morale del
corpo e dei comportamenti che ad esso si riferiscono (cf 1 Cor 6,19). L'apostolo Paolo dichiara
esclusi dal Regno dei cieli «simmorali, idolatri, adulteri, effeminati, sodomiti, ladri, avari, ubriaconi,
maldicenti e rapaci» (cf 1 Cor 6,9-10). Tale condanna — fatta propria dal Concilio di Trento 88 —
enumera come «peccati mortali», 0 «pratiche infami», alcuni comportamenti specifici la cui
volontaria accettazione impedisce ai credenti di avere parte all'eredita promessa. Infatti, corpo e
anima sono indissociabili: nella persona, nell'agente volontario e nell'atto deliberato, essi stanno o si
perdono insieme.

50. Si puo ora comprendere il vero significato della legge naturale: essa si riferisce alla natura
propria e originale dell'uomo, alla «natura della persona umana»,89 che € la persona stessa
nell'unita di anima e di corpo, nell'unita delle sue inclinazioni di ordine sia spirituale che biologico e
di tutte le altre caratteristiche specifiche necessarie al perseguimento del suo fine. «La legge morale
naturale esprime e prescrive le finalita, i diritti e i doveri che si fondano sulla natura corporale e
spirituale della persona umana. Pertanto essa hon puod essere concepita come normativita
semplicemente biologica, ma deve essere definita come I'ordine razionale secondo il quale I'uomo é
chiamato dal Creatore a dirigere e a regolare la sua vita e i suoi atti e, in particolare, a usare e
disporre del proprio corpo».90 Ad esempio, I'origine e il fondamento del dovere di rispettare
assolutamente la vita umana sono da trovare nella dignita propria della persona e non
semplicemente nell'inclinazione naturale a conservare la propria vita fisica. Cosi la vita umana, pur
essendo un bene fondamentale dell'uomo, acquista un significato morale in riferimento al bene della
persona che deve essere sempre affermata per se stessa: mentre € sempre moralmente illecito
uccidere un essere umano innocente, puo essere lecito, lodevole o persino doveroso dare la propria
vita (cf Gv 15, 13) per amore del prossimo o per testimonianza verso la verita. In realta solo in
riferimento alla persona umana nella sua «totalita unificata», cioé «anima che si esprime nel corpo e
corpo informato da uno spirito immortale», 91 si puo leggere il significato specificamente umano
del corpo. In effetti le inclinazioni naturali acquistano rilevanza morale solo in quanto esse si
riferiscono alla persona umana e alla sua realizzazione autentica, la quale d'altra parte puo
verificarsi sempre e solo nella natura umana. Rifiutando le manipolazioni della corporeita che ne
alterano il significato umano, la Chiesa serve I'uomo e gli indica la via del vero amore, sulla quale
soltanto egli puo trovare il vero Dio.



La legge naturale cosi intesa non lascia spazio alla divisione tra liberta e natura. Queste, infatti,
sono armonicamente collegate tra loro e intimamente alleate l'una con l'altra.

«Ma da principio non fu cosi» (Mt 19,8)

51. Il presunto conflitto tra la liberta e la natura si ripercuote anche sull'interpretazione di alcuni
aspetti specifici della legge naturale, soprattutto sulla sua universalita e immutabilita. «Dove dunque
sono iscritte queste regole — si chiedeva sant'Agostino — se non nel libro di quella luce che si
chiama verita? Di qui, dunque, € dettata ogni legge giusta e si trasferisce retta nel cuore dell'uomo
che opera la giustizia, non emigrando in lui, ma quasi imprimendosi in lui, come I'immagine passa
dall'anello nella cera, ma senza abbandonare I'anell0».92

Proprio grazie a questa «verita» la legge naturale implica lI'universalita. Essa, in quanto iscritta nella
natura razionale della persona, si impone ad ogni essere dotato di ragione e vivente nella storia. Per
perfezionarsi nel suo ordine specifico, la persona deve compiere il bene ed evitare il male, vegliare
alla trasmissione e alla conservazione della vita, affinare e sviluppare le ricchezze del mondo
sensibile, coltivare la vita sociale, cercare il vero, praticare il bene, contemplare la bellezza.93

La scissione posta da alcuni tra la liberta degli individui e la natura comune a tutti, come emerge da
alcune teorie filosofiche di grande risonanza nella cultura contemporanea, oscura la percezione
dell'universalita della legge morale da parte della ragione. Ma, in quanto esprime la dignita della
persona umana e pone la base dei suoi diritti e doveri fondamentali, la legge naturale e universale
nei suoi precetti e la sua autorita si estende a tutti gli uomini. Questa universalita non prescinde
dalla singolarita degli esseri umani, né si oppone all'unicita e all'irripetibilita di ciascuna persona: al
contrario, essa abbraccia in radice ciascuno dei suoi atti liberi, che devono attestare I'universalita del
vero bene. Sottomettendosi alla legge comune, i nostri atti edificano la vera comunione delle
persone e, con la grazia di Dio, esercitano la carita, «vincolo della perfezione» (Col 3,14). Quando
invece misconoscono o anche solo ignorano la legge, in maniera imputabile o no, i nostri atti
feriscono la comunione delle persone, con pregiudizio di ciascuno.

52. E giusto e buono, sempre e per tutti, servire Dio, rendergli il culto dovuto ed onorare secondo
verita i genitori. Simili precetti positivi, che prescrivono di compiere talune azioni e di coltivare
certi atteggiamenti, obbligano universalmente; essi sono immutabili; 94 uniscono nel medesimo
bene comune tutti gli uomini di ogni epoca della storia, creati per «la stessa vocazione e lo stesso
destino divino».95 Queste leggi universali e permanenti corrispondono a conoscenze della ragione
pratica e vengono applicate agli atti particolari mediante il giudizio della coscienza. Il soggetto che
agisce assimila personalmente la verita contenuta nella legge: egli si appropria, fa sua questa verita
del suo essere mediante gli atti e le relative virtu. | precetti negativi della legge naturale sono
universalmente validi: essi obbligano tutti e ciascuno, sempre e in ogni circostanza. Si tratta infatti
di proibizioni che vietano una determinata azione semper et pro semper, senza eccezioni, perché la
scelta di un tale comportamento non € in nessun caso compatibile con la bonta della volonta della
persona che agisce, con la sua vocazione alla vita con Dio e alla comunione col prossimo. E
proibito ad ognuno e sempre di infrangere precetti che vincolano, tutti e a qualunque costo, a non
offendere in alcuno e, prima di tutto, in se stessi la dignita personale e comune a tutti.

Daltra parte, il fatto che solo i comandamenti negativi obbligano sempre e in ogni circostanza, non
significa che nella vita morale le proibizioni siano piu importanti dell'impegno a fare il bene
indicato dai comandamenti positivi. Il motivo é piuttosto il seguente: il comandamento dell'amore
di Dio e del prossimo non ha nella sua dinamica positiva nessun limite superiore, bensi ha un limite
inferiore, scendendo sotto il quale si viola il comandamento. Inoltre, cio che si deve fare in una
determinata situazione dipende dalle circostanze, che non si possono tutte quante prevedere in
anticipo; al contrario ci sono comportamenti che non possono mai essere, in nessuna situazione, una
risposta adeguata — ossia conforme alla dignita della persona. Infine, € sempre possibile che
I'uomo, in seguito a costrizione o ad altre circostanze, sia impedito di portare a termine determinate



buone azioni; mai perd puo essere impedito di non fare determinate azioni, soprattutto se egli e
disposto a morire piuttosto che a fare il male.

La Chiesa ha sempre insegnato che non si devono mai scegliere comportamenti proibiti dai
comandamenti morali, espressi in forma negativa nell’Antico e nel Nuovo Testamento. Come si €
visto, Gesu stesso ribadisce I'inderogabilita di queste proibizioni: «Se vuoi entrare nella vita,
osserva i comandamenti...: non uccidere, non commettere adulterio, non rubare, non testimoniare il
falso» (Mt 19,17-18).

53. La grande sensibilita che I'uomo contemporaneo testimonia per la storicita e per la cultura
conduce taluni a dubitare dell'immutabilita della stessa legge naturale, e quindi dell'esistenza di
«norme oggettive di moralita» 96 valide per tutti gli uomini del presente e del futuro, come gia per
quelli del passato: e mai possibile affermare come valide universalmente per tutti e sempre
permanenti certe determinazioni razionali stabilite nel passato, quando si ignorava il progresso che
I'umanita avrebbe fatto successivamente?

Non si puo negare che lI'uomo si da sempre in una cultura particolare, ma pure non si puo negare
che lI'uomo non si esaurisce in questa stessa cultura. Del resto, il progresso stesso delle culture
dimostra che nell'uomo esiste qualcosa che trascende le culture. Questo «qualcosa» € precisamente
la natura dell'uomo: proprio questa natura e la misura della cultura ed é la condizione perché I'uomo
non sia prigioniero di nessuna delle sue culture, ma affermi la sua dignita personale nel vivere
conformemente alla verita profonda del suo essere. Mettere in discussione gli elementi strutturali
permanenti dell'uomo, connessi anche con la stessa dimensione corporea, non solo sarebbe in
conflitto con I'esperienza comune, ma renderebbe incomprensibile il riferimento che Gesu ha fatto
al «principio», proprio la dove il contesto sociale e culturale del tempo aveva deformato il senso
originario e il ruolo di alcune norme morali (cf Mt 19,1-9). In tal senso «la Chiesa afferma che al di
sotto di tutti i mutamenti ci sono molte cose che non cambiano; esse trovano il loro ultimo
fondamento in Cristo, che & sempre lo stesso: ieri, 0ggi e nei secoli».97 E lui il «Principio» che,
avendo assunto la natura umana, la illumina definitivamente nei suoi elementi costitutivi e nel suo
dinamismo di carita verso Dio e il prossimo.98

Certamente occorre cercare e trovare delle norme morali universali e permanenti la formulazione
pit adeguata ai diversi contesti culturali, piu capace di esprimerne incessantemente I'attualita
storica, di farne comprendere e interpretare autenticamente la verita. Questa verita della legge
morale — come quella del «deposito della fede» — si dispiega attraverso i secoli: le norme che la
esprimono restano valide nella loro sostanza, ma devono essere precisate e determinate «eodem
sensu eademque sententia» 99 secondo le circostanze storiche dal Magistero della Chiesa, la cui
decisione é preceduta e accompagnata dallo sforzo di lettura e di formulazione proprio della ragione
dei credenti e della riflessione teologica.100

Il. La coscienza e la verita
Il sacrario dell'uomo

54. 1l rapporto che esiste tra la liberta dell'uomo e la legge di Dio ha la sua sede viva nel «cuore»
della persona, ossia nella sua coscienza morale: «Nell'intimo della coscienza — scrive il Concilio
Vaticano Il — lI'uomo scopre una legge che non e lui a darsi, ma alla quale invece deve obbedire e
la cui voce che lo chiama sempre ad amare e a fare il bene e a fuggire il male, quando occorre,
chiaramente dice alle orecchie del cuore: fa' questo, fuggi quest'altro. L'uomo ha in realta una legge
scritta da Dio dentro il suo cuore: obbedire ad essa € la dignita stessa dell'uomo, e secondo questa
egli sara giudicato (cf Rm 2, 14-16)».101

Per questo il modo secondo cui si concepisce il rapporto tra la liberta e la legge si collega
intimamente con l'interpretazione che viene riservata alla coscienza morale. In tal senso le tendenze
culturali sopra ricordate, che contrappongono e separano tra loro la liberta e la legge ed esaltano in



modo idolatrico la liberta, conducono ad un'interpretazione «creativa» della coscienza morale, che
si allontana dalla posizione della tradizione della Chiesa e del suo Magistero.

55. Secondo I'opinione di diversi teologi la funzione della coscienza sarebbe stata ricondotta,
almeno in un certo passato, ad una semplice applicazione di norme morali generali ai singoli casi di
vita della persona. Ma simili norme — dicono — non possono essere in grado di accogliere e di
rispettare l'intera irrepetibile specificita di tutti i singoli atti concreti delle persone; possono anche,
in qualche modo, aiutare a una giustavalutazione della situazione, ma non possono sostituire le
persone nel prendere una decisione personale su come comportarsi nei determinati casi particolari.
Anzi, la predetta critica alla tradizionale interpretazione della natura umana e della sua importanza
per la vita morale induce alcuni autori ad affermare che queste norme non sono tanto un criterio
oggettivo vincolante per i giudizi della coscienza, quanto piuttosto una prospettiva generale che
aiuta in prima approssimazione l'uomo nel dare un'ordinata sistemazione alla sua vita personale e
sociale. Essi, inoltre, rilevano la complessita tipica del fenomeno della coscienza: questa si rapporta
profondamente con tutta la sfera psicologica ed affettiva e con i molteplici influssi dell'ambiente
sociale e culturale della persona. Daltra parte, viene esaltato al massimo il valore della coscienza,
che il Concilio stesso ha definito «il sacrario dell'uomo, dove egli si trova solo con Dio, la cui voce
risuona nell'intimita propria».102 Tale voce — si dice — induce I'uomo non tanto a una meticolosa
osservanza delle norme universali, quanto a una creativa e responsabile assunzione dei compiti
personali che Dio gli affida.

Volendo mettere in risalto il carattere «creativo» della coscienza, alcuni autori chiamano i suoi atti,
non piu con il nome di «giudizi», ma con quello di «decisioni»: solo prendendo «auto- nomamente»
queste decisioni I'uomo potrebbe raggiungere la sua maturita morale. Né manca chi ritiene che
questo processo di maturazione sarebbe ostacolato dalla posizione troppo categorica che, in molte
questioni morali, assume il Magistero della Chiesa, i cui interventi sarebbero causa, presso i fedeli,
dell'insorgere di inutili conflitti di coscienza.

56. Per giustificare simili posizioni, alcuni hanno proposto una sorta di duplice statuto della verita
morale. Oltre al livello dottrinale e astratto, occorrerebbe riconoscere l'originalita di una certa
considerazione esistenziale piu concreta. Questa, tenendo conto delle circostanze e della situazione,
potrebbe legittimamente fondare delle eccezioni alla regola generale e permettere cosi di compiere
praticamente, con buona coscienza, cio che é qualificato come intrinsecamente cattivo dalla legge
morale. In tal modo si instaura in alcuni casi una separazione, o anche un'opposizione, tra la dottrina
del precetto valido in generale e la norma della singola coscienza, che deciderebbe di fatto, in
ultima istanza, del bene e del male. Su questa base si pretende di fondare la legittimita di soluzioni
cosiddette «pastorali» contrarie agli insegnamenti del Magistero e di giustificare un‘ermeneutica
«creatrice», secondo la quale la coscienza morale non sarebbe affatto obbligata, in tutti i casi, da un
precetto negativo particolare.

Non vi e chi non colga che con queste impostazioni si trova messa in questione l'identita stessa della
coscienza morale di fronte alla liberta dell'uomo e alla legge di Dio. Solo la chiarificazione
precedentemente fatta sul rapporto tra liberta e legge fondato sulla verita rende possibile il
discernimento circa questa interpretazione «creativa» della coscienza.

Il giudizio della coscienza

57. Lo stesso testo della Lettera ai Romani, che ci ha fatto cogliere I'essenza della legge naturale,
indica anche il senso biblico della coscienza, specialmente nel suo specifico legame con la legge:
«Quando i pagani, che non hanno la legge, per natura agiscono secondo la legge, essi, pur non
avendo legge, sono legge a se stessi; essi dimostrano che quanto la legge esige é scritto nei loro
cuori come risulta dalla testimonianza della loro coscienza e dai loro stessi ragionamenti, che ora li
accusano ora li difendono» (Rm 2,14-15).



Secondo le parole di san Paolo, la coscienza, in un certo senso, pone I'uomo di fronte alla legge,
diventando essa stessa «testimo- ne» per l'uomo: testimone della sua fedelta o infedelta nei riguardi
della legge, ossia della sua essenziale rettitudine o malvagita morale. La coscienza € I'unico
testimone: cio che avviene nell'intimo della persona é coperto agli occhi di chiunque dall'esterno.
Essa rivolge la sua testimonianza soltanto verso la persona stessa. E, a sua volta, soltanto la persona
conosce la propria risposta alla voce della coscienza.

58. Non si apprezzera mai adeguatamente I'importanza di questo intimo dialogo dell'uomo con se
stesso. Ma, in realta, questo ¢ il dialogo dell'uomo con Dio, autore della legge, primo modello e fine
ultimo dell'uomo. «La coscienza — scrive san Bonaventura — & come I'araldo di Dio e il
messaggero, e cio che dice non lo comanda da se stessa, ma lo comanda come proveniente da Dio,
alla maniera di un araldo quando proclama l'editto del re. E da cio deriva il fatto che la coscienza ha
la forza di obbligare».103

Si puo dire, dunque, che la coscienza da la testimonianza della rettitudine o della malvagita
dell'uomo all'uomo stesso, ma insieme, anzi prima ancora, essa e testimonianza di Dio stesso, la cui
voce e il cui giudizio penetrano l'intimo dell'uomo fino alle radici della sua anima, chiamandolo
fortiter et suaviter all'obbedienza: «La coscienza morale non chiude I'uomo dentro una invalicabile e
impenetrabile solitudine, ma lo apre alla chiamata, alla voce di Dio. In questo, non in altro, sta tutto
il mistero e la dignita della coscienza morale: nell'essere cioé il luogo, lo spazio santo nel quale Dio
parla all'uomo».104

59. San Paolo non si limita a riconoscere che la coscienza fa da «testimone», ma rivela anche il
modo con cui essa compie una simile funzione. Si tratta di «ragionamenti», che accusano o
difendono i pagani in rapporto ai loro comportamenti (cf Rm 2,15). Il termine «ragionamenti» mette
in luce il carattere proprio della coscienza, quello di essere un giudizio morale sull'uomo e sui suoi
atti: e un giudizio di assoluzione o di condanna secondo che gli atti umani sono conformi o difformi
dalla legge di Dio scritta nel cuore. E proprio del giudizio degli atti e, allo stesso tempo, del loro
autore e del momento del suo definitivo compimento parla I'apostolo Paolo nello stesso testo: «Cosi
avverra nel giorno in cui Dio giudichera i segreti degli uomini per mezzo di Gesu Cristo, secondo il
mio Vangelo» (Rm 2,16).

Il giudizio della coscienza é un giudizio pratico, ossia un giudizio che intima che cosa I'uomo deve
fare o non fare, oppure che valuta un atto da lui ormai compiuto. E un giudizio che applica a una
situazione concreta la convinzione razionale che si deve amare e fare il bene ed evitare il male.
Questo primo principio della ragione pratica appartiene alla legge naturale, anzi ne costituisce il
fondamento stesso, in quanto esprime quella luce originaria sul bene e sul male, riflesso della
sapienza creatrice di Dio, che, come una scintilla indistruttibile (scintilla animae), brilla nel cuore di
ogni uomo. Mentre pero la legge naturale mette in luce le esigenze oggettive e universali del bene
morale, la coscienza é I'applicazione della legge al caso particolare, la quale diventa cosi per 'uomo
un interiore dettame, una chiamata a compiere nella concretezza della situazione il bene. La
coscienza formula cosi I'obbligo morale alla luce dalla legge naturale: é I'obbligo di fare cio che
I'uomo, mediante I'atto della sua coscienza, conosce come un bene che gli é assegnato qui e ora. Il
carattere universale della legge e dell'obbligazione non é cancellato, ma piuttosto riconosciuto,
quando la ragione ne determina le applicazioni nell'attualita concreta. 1l giudizio della coscienza
afferma «ultimamente» la conformita di un certo comportamento concreto rispetto alla legge; esso
formula la norma prossima della moralita di un atto volontario, realizzando «I'appli- cazione della
legge oggettiva a un caso particolare».105

60. Come la stessa legge naturale e ogni conoscenza pratica, anche il giudizio della coscienza ha
carattere imperativo: I'uomo deve agire in conformita ad esso. Se I'uomo agisce contro tale giudizio,
oppure, anche in mancanza di certezza circa la correttezza e la bonta di un determinato atto, lo
compie, egli e condannato dalla sua stessa coscienza, norma prossima della moralita personale. La



dignita di questa istanza razionale e l'autorita della sua voce e dei suoi giudizi derivano dalla verita
sul bene e sul male morale, che essa & chiamata ad ascoltare e ad esprimere. Questa verita é indicata
dalla «legge divina», norma universale e oggettiva della moralita. 1l giudizio della coscienza non
stabilisce la legge, ma attesta l'autorita della legge naturale e della ragione pratica in riferimento al
bene supremo, di cui la persona umana accetta l'attrattiva e accoglie i comandamenti: «La coscienza
non € una fonte autonoma ed esclusiva per decidere cio che € buono e cio che é cattivo; invece, in
essa € inscritto profondamente un principio di obbedienza nei riguardi della norma oggettiva, che
fonda e condiziona la corrispondenza delle sue decisioni con i comandi e i divieti che sono alla base
del comportamento umano».106

61. La verita circa il bene morale, dichiarata nella legge della ragione, & riconosciuta praticamente e
concretamente dal giudizio della coscienza, il quale porta ad assumere la responsabilita del bene
compiuto e del male commesso: se I'uomo commette il male, il giusto giudizio della sua coscienza
rimane in lui testimone della verita universale del bene, come della malizia della sua scelta
particolare. Ma il verdetto della coscienza permane in lui anche come un pegno di speranza e di
misericordia: mentre attesta il male commesso, ricorda anche il perdono da chiedere, il bene da
praticare e la virtu da coltivare sempre, con la grazia di Dio.

Cosi nel giudizio pratico della coscienza, che impone alla persona I'obbligo di compiere un
determinato atto, si rivela il vincolo della liberta con la verita. Proprio per questo la coscienza si
esprime con atti di «giudizio» che riflettono la verita sul bene, e non come «decisioni» arbitrarie. E
la maturita e la responsabilita di questi giudizi — e, in definitiva, dell'uomo, che ne é il soggetto —
si misurano non con la liberazione della coscienza dalla verita oggettiva, in favore di una presunta
autonomia delle proprie decisioni, ma, al contrario, con una pressante ricerca della verita e con il
farsi guidare da essa nell'agire.

Cercare la verita e il bene

62. La coscienza, come giudizio di un atto, non e esente dalla possibilita di errore. «Succede non di
rado — scrive il Concilio — che la coscienza sia erronea per ignoranza invincibile, senza che per
questo essa perda la sua dignita. Ma cio non si puo dire quando I'uomo poco si cura di cercare la
verita e il bene, e quando la coscienza diventa quasi cieca in seguito all'abitudine del peccato».107
Con queste brevi parole il Concilio offre una sintesi della dottrina che la Chiesa nel corso dei secoli
ha elaborato sulla coscienza erronea.

Certamente, per avere una «buona coscienza» (1 Tm 1,5), I'uomo deve cercare la verita e deve
giudicare secondo questa stessa verita. Come dice I'apostolo Paolo, la coscienza deve essere
illuminata dallo Spirito Santo (cf Rm 9,1), deve essere «pura» (2 Tm 1,3), non deve con astuzia
falsare la parola di Dio ma manifestare chiaramente la verita (cf 2 Cor 4,2). D'altra parte, lo stesso
Apostolo ammonisce i cristiani dicendo: «Non conformatevi alla mentalita di questo mondo, ma
trasformatevi rinnovando la vostra mente, per poter discernere la volonta di Dio, cio che é buono, a
lui gradito e perfetto» (Rm 12,2).

I monito di Paolo ci sollecita alla vigilanza, avvertendoci che nei giudizi della nostra coscienza si
annida sempre la possibilita dell'errore. Essa non e un giudice infallibile: puo errare. Nondimeno
I'errore della coscienza puo0 essere il frutto di una ignoranza invincibile, cioé di un'ignoranza di cui
il soggetto non é consapevole e da cui non puo uscire da solo.

Nel caso in cui tale ignoranza invincibile non sia colpevole, ci ricorda il Concilio, la coscienza non
perde la sua dignita, perché essa, pur orientandoci di fatto in modo difforme dall'ordine morale
oggettivo, non cessa di parlare in nome di quella verita sul bene che il soggetto é chiamato a
ricercare sinceramente.

63. E comunque sempre dalla verita che deriva la dignita della coscienza: nel caso della coscienza
retta si tratta della veritaoggettiva accolta dall'uomo; in quello della coscienza erronea si tratta di cio



che I'uomo sbhagliando ritiene soggettivamente vero. Non & mai accettabile confondere un errore
«soggettivo» sul bene morale con la verita «oggettiva», razionalmente proposta all'uomo in virtu del
suo fine, né equiparare il valore morale dell'atto compiuto con coscienza vera e retta con quello
compiuto seguendo il giudizio di una coscienza erronea.108 Il male commesso a causa di una
ignoranza invincibile, o di un errore di giudizio non colpevole, pud non essere imputabile alla
persona che lo compie; ma anche in tal caso esso non cessa di essere un male, un disordine in
relazione alla verita sul bene. Inoltre, il bene non riconosciuto non contribuisce alla crescita morale
della persona che lo compie: esso non la perfeziona e non giova a disporla al bene supremo. Cosi,
prima di sentirci facilmente giustificati in nome della nostra coscienza, dovremmo meditare sulla
parola del Salmo: «Le inavvertenze chi le discerne? Assolvimi dalle colpe che non vedo» (Sal
181,13). Ci sono colpe che non riusciamo a vedere e che nondimeno rimangono colpe, perché ci
siamo rifiutati di andare verso la luce (cf Gv 9,39-41).

La coscienza, come giudizio ultimo concreto, compromette la sua dignita quando e colpevolmente
erronea, ossia «quando lI'uomo non si cura di cercare la verita e il bene, e quando la coscienza
diventa quasi cieca in seguito all'abitudine al peccato».109 Ai pericoli della deformazione della
coscienza allude Gesu, quando ammonisce: «La lucerna del corpo € I'occhio; se dungue il tuo
occhio e chiaro, tutto il tuo corpo sara nella luce; ma se il tuo occhio & malato, tutto il tuo corpo sara
tenebroso. Se dunque la luce che € in te é tenebra, quanto grande sara la tua tenebral» (Mt 6,22-23).

64. Nelle parole di Gesu sopra riferite troviamo anche I'appello a formare la coscienza, a renderla
oggetto di continua conversione alla verita e al bene. Analoga e I'esortazione dell’Apostolo a non
conformarsi alla mentalita di questo mondo, ma a trasformarsi rinnovando la propria mente (cf Rm
12,2). E, in realta, il «cuore» convertito al Signore e all'amore del bene la sorgente dei giudizi veri
della coscienza. Infatti, «per poter discernere la volonta di Dio, cio che e buono, a lui gradito e
perfetto» (Rm 12,2) e si necessaria la conoscenza della legge di Dio in generale, ma questa non é
sufficiente: é indispensabile una sorta di «connaturalita» tra I'uomo e il vero bene.110 Una simile
connaturalita si radica e si sviluppa negli atteggiamenti virtuosi dell'uomo stesso: la prudenza e le
altre virtu cardinali, e prima ancora le virtu teologali della fede, della speranza e della carita. In tal
senso Gesu ha detto: «Chi opera la verita viene alla luce» (Gv 3,21).

Un grande aiuto per la formazione della coscienza i cristiani I'hanno nella Chiesa e nel suo
Magistero, come afferma il Concilio: «I cristiani... nella formazione della loro coscienza devono
considerare diligentemente la dottrina sacra e certa della Chiesa. Infatti per volonta di Cristo la
Chiesa cattolica € maestra di verita, e il suo compito é di annunziare e di insegnare in modo
autentico la verita che e Cristo, e nello stesso tempo di dichiarare e di confermare con la sua autorita
i principi dell'ordine morale che scaturiscono dalla stessa natura umana».111 Pertanto l'autorita
della Chiesa, che si pronuncia sulle questioni morali, non intacca in nessun modo la liberta di
coscienza dei cristiani: non solo perché la liberta della coscienza non € mai liberta «dalla» verita,
ma sempre e solo «nella» verita; ma anche perché il Magistero non porta alla coscienza cristiana
verita ad essa estranee, bensi manifesta le verita che dovrebbe gia possedere sviluppandole a partire
dall'atto originario della fede. La Chiesa si pone solo e sempre al servizio della coscienza,
aiutandola a non essere portata qua e la da qualsiasi vento di dottrina secondo l'inganno degli
uomini (cf Ef 4,14), a non sviarsi dalla verita circa il bene dell'uomo, ma, specialmente nelle
questioni piu difficili, a raggiungere con sicurezza la verita e a rimanere in essa.

I11. La scelta fondamentale e i componenti concreti
«Purché questa liberta non divenga pretestoper vivere secondo la carne» (Gal 5,13)
65. L'interesse, oggi particolarmente acuto, per la liberta induce molti cultori di scienze sia umane

che teologiche a sviluppare un‘analisi piu penetrante della sua natura e dei suoi dinamismi.
Giustamente si rileva che la liberta non é solo la scelta per questa o per quest'altra azione



particolare; ma e anche, dentro una simile scelta, decisione su di sé e disposizione della propria vita
pro o contro il Bene, pro o contro la Verita, in ultima istanza pro o contro Dio. Giustamente si
sottolinea I'importanza eminente di alcune scelte, che danno «forma» a tutta la vita morale di un
uomo, configurandosi come I'alveo entro cui potranno trovare spazio e sviluppo anche altre scelte
quotidiane particolari.

Alcuni autori, tuttavia, propongono una revisione ben piu radicale del rapporto tra persona e atti.
Essi parlano di una «liberta fondamentale», piu profonda e diversa dalla liberta di scelta, senza la
cui considerazione non si potrebbero né comprendere né valutare correttamente gli atti umani.
Secondo tali autori, il ruolo chiave nella vita morale sarebbe da attribuire ad una «opzione
fondamentale», attuata da quella liberta fondamentale mediante la quale la persona decide
globalmente di se stessa, non attraverso una scelta determinata e consapevole a livello riflesso, ma
in forma «trascen- dentale» e «atematica». Gli atti particolari derivanti da questa opzione
costituirebbero soltanto dei tentativi parziali e mai risolutivi per esprimerla, sarebbero solamente
«segni» o sintomi di essa. Oggetto immediato di questi atti — si dice — non ¢ il Bene assoluto (di
fronte al quale si esprimerebbe a livello trascendentale la liberta della persona), ma sono i beni
particolari (detti anche «cate- goriali»). Ora, secondo I'opinione di alcuni teologi, nessuno di questi
beni, per loro natura parziali, potrebbe determinare la liberta dell'uomo come persona nella sua
totalita, anche se solamente mediante la loro realizzazione o il loro rifiuto I'uomo potrebbe
esprimere la propria opzione fondamentale.

Si giunge cosi ad introdurre una distinzione tra I'opzione fondamentale e le scelte deliberate di un
comportamento concreto, una distinzione che in alcuni autori assume la forma di una dissociazione,
allorché essi riservano espressamente il «bene» e il «male» morale alla dimensione trascendentale
propria dell'opzione fondamentale, qualificando come «giuste» 0 «shagliate» le scelte di particolari
comportamenti «intramondani», riguardanti cioé le relazioni dell'uomo con se stesso, con gli altri e
con il mondo delle cose. Sembra cosi delinearsi all'interno dell'agire umano una scissione tra due
livelli di moralita: I'ordine del bene e del male, dipendente dalla volonta, da una parte, e i
comportamenti determinati, dall'altra, i quali vengono giudicati come moralmente giusti o sbagliati
solo in dipendenza da un calcolo tecnico della proporzione tra beni e mali «premorali» 0 «fisici»,
che effettivamente seguono all'azione. E cio fino al punto che un comportamento concreto, anche
liberamente scelto, viene considerato come un processo semplicemente fisico, e non secondo i
criteri propri di un atto umano. L'esito al quale si giunge € di riservare la qualifica propriamente
morale della persona all'opzione fondamentale, sottraendola in tutto o in parte alla scelta degli atti
particolari, dei comportamenti concreti.

66. Non c'e dubbio che la dottrina morale cristiana, nelle sue stesse radici bibliche, riconosce la
specifica importanza di una scelta fondamentale che qualifica la vita morale e che impegna la
liberta a livello radicale di fronte a Dio. Si tratta della scelta della fede, dell'obbedienza della fede
(cf Rm 16,26), «con la quale I'uomo si abbandona tutto a Dio liberamente, prestando "il pieno
ossequio dell'intelletto e della volonta"«.112 Questa fede, che «opera mediante la carita» (Gal 5,6),
proviene dal centro dell'uomo, dal suo «cuore» (cf Rm 10,10), e da qui € chiamata a fruttificare
nelle opere (cf Mt 12,33-35; Lc 6,43-45; Rm 8,5-8; Gal 5, 22). Nel Decalogo si trova, in capo ai
diversi comandamenti, la clausola fondamentale: «lo sono il Signore, tuo Dio...» (Es 20,2) che,
imprimendo il senso originale alle molteplici e varie prescrizioni particolari, assicura alla morale
dell’Alleanza una fisionomia di globalita, di unita e di profondita. La scelta fondamentale di Israele
riguarda allora il comandamento fondamentale (cf Gs 24,14-25; Es 19,3-8; Mic 6,8). Anche la
morale della Nuova Alleanza é dominata dall'appello fondamentale di Gesu alla sua «sequela» —
cosi anche al giovane egli dice: «Se vuoi essere perfetto... vieni e seguimi» (Mt 19,21) —: a tale
appello il discepolo risponde con una decisione e scelta radicale. Le parabole evangeliche del tesoro
e della perla preziosa, per la quale si vende tutto cio che si possiede, sono immagini eloquenti ed
efficaci del carattere radicale e incondizionato della scelta che il Regno di Dio esige. La radicalita
della scelta di seguire Gesu &€ meravigliosamente espressa nelle sue parole: «Chi vorra salvare la



propria vita, la perdera; ma chi perdera la propria vita per causa mia e del vangelo, la salvera» (Mc
8,35).

L'appello di Gesu «vieni e seguimi» segna la massima esaltazione possibile della liberta dell'uomo
e, nello stesso tempo, attesta la verita e I'obbligazione di atti di fede e di decisioni che si possono
dire di opzione fondamentale. Analoga esaltazione della libertd umana troviamo nelle parole di san
Paolo: «Voi, fratelli, siete stati chiamati a liberta» (Gal 5, 13). Ma I'Apostolo immediatamente
aggiunge un grave monito: «Purché questa liberta non divenga un pretesto per vivere secondo la
carne». In questo monito riecheggiano le sue precedenti parole: «Cristo ci ha liberati perché
restassimo liberi; state dunque saldi e non lasciatevi imporre di nuovo il giogo della schiavitu» (Gal
5,1). L'apostolo Paolo ci invita alla vigilanza: la liberta & sempre insidiata dalla schiavitu. Ed &
proprio questo il caso di un atto di fede — nel senso di un'opzione fondamentale — che viene
dissociato dalla scelta degli atti particolari, secondo le tendenze sopra ricordate.

67. Queste tendenze sono dungue contrarie allo stesso insegnamento biblico che concepisce
I'opzione fondamentale come una vera e propria scelta della liberta e collega profondamente tale
scelta con gli atti particolari. Mediante la scelta fondamentale I'uomo é capace di orientare la sua
vita e di tendere, con l'aiuto della grazia, verso il suo fine, seguendo I'appello divino. Ma questa
capacita si esercita di fatto nelle scelte particolari di atti determinati, mediante i quali I'uomo si
conforma deliberatamente alla volonta, alla sapienza e alla legge di Dio. Va pertanto affermato che
la cosiddetta opzione fondamentale, nella misura in cui si differenzia da un'intenzione generica e
quindi non ancora determinatasi in una forma impegnativa della liberta, si attua sempre mediante
scelte consapevoli e libere. Proprio per questo, essa viene revocata quando I'uomo impegna la sua
liberta in scelte consapevoli di senso contrario, relative a materia morale grave.

Separare I'opzione fondamentale dai comportamenti concreti significa contraddire I'integrita
sostanziale o l'unita personale dell'agente morale nel suo corpo e nella sua anima. Un'opzione
fondamentale, intesa senza considerare esplicitamente le potenzialita che mette in atto e le
determinazioni che la esprimono, non rende giustizia alla finalita razionale immanente all'agire
dell'uomo e a ciascuna delle sue scelte deliberate. In realta, la moralita degli atti umani non si
evince solo dall'intenzione, dall'orientazione o opzione fondamentale, interpretata nel senso di
un'intenzione vuota di contenuti impegnativi ben determinati o di un'intenzione alla quale non
corrisponde uno sforzo fattivo nei diversi obblighi della vita morale. La moralita non puo essere
giudicata se si prescinde dalla conformita o dalla contrarieta della scelta deliberata di un
comportamento concreto rispetto alla dignita e alla vocazione integrale della persona umana. Ogni
scelta implica sempre un riferimento della volonta deliberata ai beni e ai mali, indicati dalla legge
naturale come beni da perseguire e mali da evitare.

Nel caso dei precetti morali positivi, la prudenza ha sempre il compito di verificarne la pertinenza in
una determinata situazione, per esempio tenendo conto di altri doveri forse pit importanti o urgenti.
Ma i precetti morali negativi, cioé quelli che proibiscono alcuni atti 0 comportamenti concreti come
intrinsecamente cattivi, non ammettono alcuna legittima eccezione; essi non lasciano alcuno spazio
moralmente accettabile per la «creativita» di una qualche determinazione contraria. Una volta
riconosciuta in concreto la specie morale di un‘azione proibita da una regola universale, il solo atto
moralmente buono e quello di obbedire alla legge morale e di astenersi dall'azione che essa
proibisce.

68. Occorre aggiungere una importante considerazione pastorale. Nella logica delle posizioni sopra
accennate, I'uomo potrebbe, in virtu di un'opzione fondamentale, restare fedele a Dio,
indipendentemente dalla conformita o meno di alcune sue scelte e dei suoi atti determinati alle
norme o regole morali specifiche. In ragione di un‘opzione originaria per la carita, I'uomo potrebbe
mantenersi moralmente buono, perseverare nella grazia di Dio, raggiungere la propria salvezza,
anche se alcuni dei suoi comportamenti concreti fossero deliberatamente e gravemente contrari ai
comandamenti di Dio, riproposti dalla Chiesa.



In realta, I'uvomo non si perde solo per I'infedelta a quella opzione fondamentale, mediante la quale
si & consegnato «tutto a Dio liberamente».113 Egli, con ogni peccato mortale commesso
deliberatamente, offende Dio che ha donato la legge e pertanto si rende colpevole verso tutta la
legge (cf Gc 2,8-11); pur conservandosi nella fede, egli perde la «grazia santificante», la «carita» e
la «beatitudine eterna».114 «La grazia della giustificazione — insegna il Concilio di Trento —, una
volta ricevuta, puo essere perduta non solo per I'infedelta, che fa perdere la stessa fede, ma anche
per qualsiasi altro peccato mortale».115

Peccato mortale e veniale

69. Le considerazioni intorno all'opzione fondamentale hanno indotto, come abbiamo ora notato,
alcuni teologi a sottoporre a profonda revisione anche la distinzione tradizionale tra i peccati mortali
e i peccati veniali. Essi sottolineano che I'opposizione alla legge di Dio, che causa la perdita della
grazia santificante — e, nel caso di morte in un simile stato di peccato, I'eterna condanna —, puo
essere soltanto il frutto di un atto che coinvolge la persona nella sua totalita, cioé un atto di opzione
fondamentale. Secondo questi teologi il peccato mortale, che separa I'uomo da Dio, si
verificherebbe soltanto nel rifiuto di Dio, compiuto ad un livello della liberta non identificabile con
un atto di scelta né attingibile con consapevolezza riflessa. In questo senso — aggiungono — e
difficile, almeno psicologicamente, accettare il fatto che un cristiano, che vuole rimanere unito a
Gesu Cristo e alla sua Chiesa, possa cosi facilmente e ripetutamente commettere peccati mortali,
come indicherebbe, a volte, la «materia» stessa dei suoi atti. Parimenti sarebbe difficile accettare
che I'uomo sia capace, in un breve lasso di tempo, di spezzare radicalmente il legame di comunione
con Dio e, successivamente, di convertirsi a lui mediante la sincera penitenza. Occorre dunque — si
dice — misurare la gravita del peccato piuttosto dal grado di impegno della liberta della persona che
compie un atto che non dalla materia di tale atto.

70. L'Esortazione apostolica post-sinodale Reconciliatio et paenitentia ha ribadito I'importanza e la
permanente attualita della distinzione tra peccati mortali e veniali, secondo la tradizione della
Chiesa. E il Sinodo dei VVescovi del 1983, da cui é scaturita tale Esortazione, «non soltanto ha
riaffermato quanto e stato proclamato dal Concilio Tridentino sull’esistenza e la natura dei peccati
mortali e veniali, ma ha voluto ricordare che & peccato mortale quello che ha per oggetto una
materia grave e che, inoltre, viene commesso con piena consapevolezza e deliberato consenso».116
Il pronunciamento del Concilio di Trento non considera soltanto la «materia grave» del peccato
mortale, ma ricorda anche, come sua necessaria condizione, «la piena avvertenza e il deliberato
consenso». Del resto, sia nella teologia morale che nella pratica pastorale, sono ben conosciuti i casi
nei quali un atto grave, a motivo della sua materia, non costituisce peccato mortale a motivo della
non piena avvertenza o del non deliberato consenso di colui che lo compie. D'altra parte, «si dovra
evitare di ridurre il peccato mortale ad un atto di "opzione fondamentale” — come oggi si suol dire
— contro Dio», concepito sia come esplicito e formale disprezzo di Dio e del prossimo sia come
implicito e non riflesso rifiuto dell'amore. «Si ha, infatti, peccato mortale anche quando I'uomo,
sapendo e volendo, per qualsiasi ragione sceglie qualcosa di gravemente disordinato. In effetti, in
una tale scelta € gia contenuto un disprezzo del precetto divino, un rifiuto dell'amore di Dio verso
I'umanita e tutta la creazione: I'uomo allontana se stesso da Dio e perde la carita. L'orientamento
fondamentale, quindi, puo essere radicalmente modificato da atti particolari. Senza dubbio si
possono dare situazioni molto complesse e oscure sotto I'aspetto psicologico, che influiscono sulla
imputabilita soggettiva del peccatore. Ma dalla considerazione della sfera psicologica non si puo
passare alla costituzione di una categoria teologica, quale appunto I' "opzione fondamentale”,
intendendola in modo tale che, sul piano oggettivo, cambi o metta in dubbio la concezione
tradizionale di peccato mortale».117

In tal modo la dissociazione tra opzione fondamentale e scelte deliberate di comportamenti
determinati — disordinati in se stessi o nelle circostanze — che non la metterebbero in causa,



comporta il misconoscimento della dottrina cattolica sul peccato mortale: «Con tutta la tradizione
della Chiesa noi chiamiamo peccato mortale questo atto, per il quale un uomo, con liberta e
consapevolezza, rifiuta Dio, la sua legge, I'alleanza di amore che Dio gli propone, preferendo
volgersi a se stesso, a qualche realta creata e finita, a qualcosa di contrario al volere divino
(conversio ad creaturam). Il che pud avvenire in modo diretto e formale, come nei peccati di
idolatria, di apostasia, di ateismo; o in modo equivalente, come in tutte le disubbidienze ai
comandamenti di Dio in materia grave».118

IV. L'atto morale
Teleologia e teleologismo

71. 1l rapporto tra la liberta dell'uomo e la legge di Dio, che trova la sua sede intima e viva nella
coscienza morale, si manifesta e si realizza negli atti umani. E proprio mediante i suoi atti che
I'uomo si perfeziona come uomo, come uomo chiamato a cercare spontaneamente il suo Creatore e
a giungere liberamente, con l'adesione a lui, alla piena e beata perfezione.119

Gli atti umani sono atti morali, perché esprimono e decidono della bonta o malizia dell'uomo stesso
che compie quegli atti.120 Essi non producono solo un mutamento dello stato di cose esterne
all'uomo, ma, in quanto scelte deliberate, qualificano moralmente la persona stessa che li compie e
ne determinano la fisionomia spirituale profonda, come rileva suggestivamente san Gregorio
Nisseno: «Tutti gli esseri soggetti al divenire non restano mai identici a se stessi, ma passano
continuamente da uno stato ad un altro mediante un cambiamento che opera sempre, in bene 0 in
male... Ora, essere soggetto a cambiamento & nascere continuamente... Ma qui la nascita non
avviene per un intervento estraneo, com'e il caso degli esseri corporei... Essa € il risultato di una
scelta libera e noi siamo cosi, in certo modo, i nostri stessi genitori, creandoci come vogliamo, e con
la nostra scelta dandoci la forma che vogliamo».121

72. La moralita degli atti e definita dal rapporto della liberta dell'uomo col bene autentico. Tale
bene é stabilito, come legge eterna, dalla Sapienza di Dio che ordina ogni essere al suo fine: questa
legge eterna é conosciuta tanto attraverso la ragione naturale dell'uomo (e cosi e «legge naturale»),
quanto — in modo integrale e perfetto — attraverso la rivelazione soprannaturale di Dio (e cosi €
chiamata «legge divina»). L'agire &€ moralmente buono quando le scelte della liberta sono conformi
al vero bene dell'uomo ed esprimono cosi I'ordinazione volontaria della persona verso il suo fine
ultimo, cioé Dio stesso: il bene supremo nel quale I'uomo trova la sua piena e perfetta felicita. La
domanda iniziale del colloquio del giovane con Gesu: «Che cosa devo fare di buono per ottenere la
vita eterna?» (Mt 19,16) mette immediatamente in luce I'essenziale legame tra il valore morale di un
atto e il fine ultimo dell'uomo. Gesu, nella sua risposta, conferma la convinzione del suo
interlocutore: il compimento di atti buoni, comandati da Colui che «solo € buono», costituisce la
condizione indispensabile e la via per la beatitudine eterna: «Se vuoi entrare nella vita, osserva i
comandamenti» (Mt 19,17). La risposta di Gesu e il rimando ai comandamenti manifestano anche
che la via al fine e segnata dal rispetto delle leggi divine che tutelano il bene umano. Solo I'atto
conforme al bene puo essere via che conduce alla vita.

L'ordinazione razionale dell'atto umano al bene nella sua verita e il perseguimento volontario di
questo bene, conosciuto dalla ragione, costituiscono la moralita. Pertanto, I'agire umano non puo
essere valutato moralmente buono solo perché funzionale a raggiungere questo o quello scopo, che
persegue, o semplicemente perché l'intenzione del soggetto & buona.122 L'agire € moralmente
buono gquando attesta ed esprime I'ordinazione volontaria della persona al fine ultimo e la
conformita dell'azione concreta con il bene umano come viene riconosciuto nella sua verita dalla
ragione. Se I'oggetto dell'azione concreta non € in sintonia con il bene vero della persona, la scelta
di tale azione rende la nostra volonta e noi stessi moralmente cattivi e, quindi, ci mette in contrasto
con il nostro fine ultimo, il bene supremo, cioé Dio stesso.



73. Il cristiano, grazie alla rivelazione di Dio e alla fede, conosce la «novita» da cui e segnata la
moralita dei suoi atti; questi sono chiamati ad esprimere la coerenza o meno con quella dignita e
vocazione che gli sono state donate dalla grazia: in Gesu Cristo e nel suo Spirito, il cristiano &
«creatura nuova, figlio di Dio, e mediante i suoi atti manifesta la sua conformita o difformita con
I'immagine del Figlio che e il primogenito tra molti fratelli (cf Rm 8,29), vive la sua fedelta o
infedelta al dono dello Spirito e si apre o si chiude alla vita eterna, alla comunione di visione, di
amore e di beatitudine con Dio Padre, Figlio e Spirito Santo.123 Cristo «ci forma secondo la sua
immagine — scrive san Cirillo Alessandrino —, in modo che i lineamenti della sua divina natura
risplendano in noi attraverso la santificazione e la giustizia e la vita buona e conforme a virtu... La
bellezza di questa immagine risplende in noi che siamo in Cristo, quando ci mostriamo uomini
buoni nelle opere».124

In questo senso la vita morale possiede un essenziale carattere «teleologico», perché consiste nella
deliberata ordinazione degli atti umani a Dio, sommo bene e fine (telos) ultimo dell'uomo. Lo
attesta, ancora una volta, la domanda del giovane a Gesu: «Che cosa devo fare di buono per ottenere
la vita eterna?». Ma questa ordinazione al fine ultimo non é una dimensione soggettivistica che
dipende solo dall'intenzione. Essa presuppone che tali atti siano in se stessi ordinabili a questo fine,
in quanto conformi all'autentico bene morale dell'uomo, tutelato dai comandamenti. E cid che
ricorda Gesu stesso nella risposta al giovane: «Se vuoi entrare nella vita, osserva i comandamenti»
(Mt 19,17).

Evidentemente dev'essere un'ordinazione razionale e libera, cosciente e deliberata, in forza della
quale I'uomo é «responsabile» dei suoi atti ed & soggetto al giudizio di Dio, giudice giusto e buono
che premia il bene e castiga il male, come ci ricorda I'apostolo Paolo: «Tutti infatti dobbiamo
comparire davanti al tribunale di Cristo, ciascuno per ricevere la ricompensa delle opere compiute
finché era nel corpo, sia in bene che in male» (2 Cor 5,10).

74. Ma da che cosa dipende la qualificazione morale dell'agire libero dell'uomo? Da che cosa €
assicurata questa ordinazione a Dio degli atti umani? Dall'intenzione del soggetto che agisce, dalle
circostanze — e in particolare dalle conseguenze — del suo agire, dall'oggetto stesso del suo atto?
E questo il problema tradizionalmente chiamato delle «fonti della moralita». Proprio a riguardo di
tale problema, in questi decenni si sono manifestate nuove — o ripristinate — tendenze culturali e
teologiche che esigono un accurato discernimento da parte del Magistero della Chiesa.

Alcune teorie etiche, denominate «teleologiche», si presentano attente alla conformita degli atti
umani con i fini perseguiti dall'agente e con i valori da lui intesi. | criteri per valutare la giustezza
morale di un‘azione sono ricavati dalla ponderazione dei beni non-morali o pre-morali da
conseguire e dei rispettivi valori non-morali o pre-morali da rispettare. Per taluni il comportamento
concreto sarebbe giusto, o sbagliato, a seconda che possa, 0 non possa, produrre uno stato di cose
migliore per tutte le persone interessate: sarebbe giusto il comportamento in grado di
«massimizzare» i beni e di «minimizzare» i mali.

Molti dei moralisti cattolici, che seguono questo orientamento, intendono prendere le distanze
dall'utilitarismo e dal pragmatismo, per cui la moralita degli atti umani sarebbe giudicata senza far
riferimento al vero fine ultimo dell'uomo. Essi giustamente si rendono conto della necessita di
trovare argomentazioni razionali, sempre piu consistenti, per giustificare le esigenze e fondare le
norme della vita morale. E tale ricerca € legittima e necessaria, dal momento che lI'ordine morale,
stabilito dalla legge naturale, & in linea di principio accessibile alla ragione umana. E ricerca, del
resto, che corrisponde alle esigenze del dialogo e della collaborazione con i non-cattolici e i non-
credenti, particolarmente nelle societa pluralistiche.

75. Ma all'interno dello sforzo di elaborare una simile morale razionale — talvolta chiamata a
questo titolo «morale autonoma» —, esistono false soluzioni, legate in particolare ad una
inadeguata comprensione dell'oggetto dell'agire morale. Alcuni non tengono in sufficiente



considerazione il fatto che la volonta e coinvolta nelle scelte concrete che essa opera: queste sono
condizione della sua bonta morale e della sua ordinazione al fine ultimo della persona. Altri poi si
ispirano ad una concezione della liberta che prescinde dalle condizioni effettive del suo esercizio,
dal suo riferimento oggettivo alla verita sul bene, dalla sua determinazione mediante scelte di
comportamenti concreti. Cosi, secondo queste teorie, la volonta libera non sarebbe né moralmente
sottomessa a obbligazioni determinate, né informata dalle sue scelte, pur rimanendo responsabile
dei propri atti e delle loro conseguenze. Questo «teleologismo», come metodo di rinvenimento della
norma morale, puo allora — secondo terminologie e approcci mutuati da differenti correnti di
pensiero — chiamarsi «consequenzialismo» o «proporzionalismo». Il primo pretende di ricavare i
criteri della giustezza di un determinato agire solo dal calcolo delle conseguenze che si prevedono
derivare dall'esecuzione di una scelta. Il secondo, ponderando tra loro valori e beni perseguiti, si
focalizza piuttosto sulla proporzione riconosciuta tra gli effetti buoni e cattivi, in vista del «piu
grande bene» o del «minor male» effettivamente possibili in una situazione particolare.

Le teorie etiche teleologiche (proporzionalismo, consequenzialismo), pur riconoscendo che i valori
morali sono indicati dalla ragione e dalla Rivelazione, ritengono che non si possa mai formulare una
proibizione assoluta di determinati comportamenti, che sarebbero contrastanti, in ogni circostanza e
in ogni cultura, con quei valori. Il soggetto che agisce sarebbe si responsabile del raggiungimento
dei valori perseguiti, ma secondo un duplice aspetto: infatti, i valori o beni coinvolti in un atto
umano sarebbero, per un aspetto, di ordine morale (in rapporto a valori propriamente morali, come
I'amore di Dio, la benevolenza verso il prossimo, la giustizia, ecc.) e, per un altro aspetto, di ordine
pre-morale, detto anche non-morale o fisico o ontico (in rapporto ai vantaggi e svantaggi recati sia a
colui che agisce che ad altre persone, prima o poi coinvolte, come, ad esempio, la salute o la sua
lesione, l'integrita fisica, la vita, la morte, la perdita di beni materiali, ecc.). In un mondo in cui il
bene sarebbe sempre mescolato al male ed ogni effetto buono legato ad altri effetti cattivi, la
moralita dell'atto si giudicherebbe in modo differenziato: la sua «bonta» morale sulla base
dell'intenzione del soggetto riferita ai beni morali e la sua «giustezza» sulla base della
considerazione degli effetti o conseguenze prevedibili e della loro proporzione. Di conseguenza, i
comportamenti concreti sarebbero da qualificarsi come «giusti» 0 «shagliati», senza che per questo
sia possibile valutare come moralmente «buona» o «cattiva» la volonta della persona che li sceglie.
In questo modo, un atto, che ponendosi in contraddizione con una norma universale negativa viola
direttamente beni considerati come pre-morali, potrebbe essere qualificato come moralmente
ammissibile, se I'intenzione del soggetto si concentra, secondo una «responsabile» ponderazione dei
beni coinvolti nell'azione concreta, sul valore morale giudicato decisivo nella circostanza.

La valutazione delle conseguenze dell'azione, in base alla proporzione dell'atto con i suoi effetti e
degli effetti tra di loro, riguarderebbe I'ordine solo pre-morale. Sulla specificita morale degli atti,
ossia sulla loro bonta o malizia, deciderebbe esclusivamente la fedelta della persona ai valori piu
alti della carita e della prudenza, senza che questa fedelta sia necessariamente incompatibile con
scelte contrarie a certi precetti morali particolari. Anche in materia grave, questi ultimi dovrebbero
essere considerati come norme operative sempre relative e suscettibili di eccezioni.

In questa prospettiva il consenso deliberato a certi comportamenti dichiarati illeciti dalla morale
tradizionale non implicherebbe una malizia morale oggettiva.

L'oggetto dell'atto deliberato

76. Queste teorie possono acquistare una certa forza persuasiva dalla loro affinita con la mentalita
scientifica, giustamente preoccupata di ordinare le attivita tecniche ed economiche in base al calcolo
delle risorse e dei profitti, dei procedimenti e degli effetti. Esse vogliono liberare dalle costrizioni di
una morale dell'obbligazione, volontarista e arbitraria, che si rivelerebbe disumana.

Siffatte teorie non sono pero fedeli alla dottrina della Chiesa, allorché credono di poter giustificare,
come moralmente buone, scelte deliberate di comportamenti contrari ai comandamenti della legge
divina e naturale. Queste teorie non possono richiamarsi alla tradizione morale cattolica: se & vero



che in quest'ultima si € sviluppata una casistica attenta a ponderare in alcune situazioni concrete le
possibilita maggiori di bene, e altrettanto vero che cio riguardava solo i casi in cui la legge era
incerta e, pertanto, non metteva in discussione la validita assoluta dei precetti morali negativi che
obbliga senza eccezione. | fedeli sono tenuti a riconoscere e a rispettare i precetti morali specifici,
dichiarati e insegnati dalla Chiesa in nome di Dio, Creatore e Signore.125 Quando I'apostolo Paolo
ricapitola nel precetto di amare il prossimo come se stessi il compimento della legge (cf Rm 13,8-
10), non attenua i comandamenti, ma piuttosto li conferma, dal momento che ne rivela le esigenze e
la gravita. L'amore di Dio e I'amore del prossimo sono inseparabili dall'osservanza dei
comandamenti dell'Alleanza, rinnovata nel sangue di Gesu Cristo e nel dono dello Spirito. E onore
proprio dei cristiani obbedire a Dio piuttosto che agli uomini (cf At 4,19; 5,29) ed accettare per
questo anche il martirio, come hanno fatto i santi e le sante dell'Antico e del Nuovo Testamento,
riconosciuti tali per aver dato la loro vita piuttosto che compiere questo o quel gesto particolare
contrario alla fede o alla virtu.

77. Per offrire i criteri razionali di una giusta decisione morale, le accennate teorie tengono conto
dell'intenzione e delle conseguenze dell'azione umana. Sono certamente da prendere in grande
considerazione sia l'intenzione — come insiste con una forza particolare Gesu in aperta
contrapposizione agli scribi e farisei, che minuziosamente prescrivevano certe opere esteriori senza
badare al cuore (cf Mc 7,20-21; Mt 15,19) —, sia i beni ottenuti e i mali evitati, a seguito di un atto
particolare. Si tratta di un‘esigenza di responsabilita. Ma la considerazione di queste conseguenze —
nonché delle intenzioni — non é sufficiente a valutare la qualita morale di una scelta concreta. La
ponderazione dei beni e dei mali, prevedibili in conseguenza di un'azione, non &€ un metodo
adeguato per determinare se la scelta di quel comportamento concreto € «secondo la sua specie», 0
«in se stessa», moralmente buona o cattiva, lecita o illecita. Le conseguenze prevedibili
appartengono a quelle circostanze dell'atto, che, se possono modificare la gravita di un atto cattivo,
non possono pero cambiarne la specie morale.

Ciascuno, del resto, conosce le difficolta — o meglio I'impossibilita — di valutare tutte le
conseguenze e tutti gli effetti buoni o cattivi — definiti pre-morali — dei propri atti: un calcolo
razionale esaustivo non € possibile. Come fare allora per stabilire delle proporzioni che dipendono
da una valutazione, i cui criteri restano oscuri? In che modo potrebbe giustificarsi un obbligo
assoluto su calcoli tanto discutibili?

78. La moralita dell'atto umano dipende anzitutto e fondamentalmente dall'oggetto ragionevolmente
scelto dalla volonta deliberata, come prova anche la penetrante analisi, tuttora valida, di san
Tommaso.126 Per poter cogliere I'oggetto di un atto che lo specifica moralmente occorre quindi
collocarsi nella prospettiva della persona che agisce. Infatti, I'oggetto dell'atto del volere € un
comportamento liberamente scelto. In quanto conforme all'ordine della ragione, esso € causa della
bonta della volonta, ci perfeziona moralmente e ci dispone a riconoscere il nostro fine ultimo nel
bene perfetto, I'amore originario. Per oggetto di un determinato atto morale non si puo, dunque,
intendere un processo o un evento di ordine solamente fisico, da valutare in quanto provoca un
determinato stato di cose nel mondo esteriore. Esso € il fine prossimo di una scelta deliberata, che
determina l'atto del volere della persona che agisce. In tal senso, come insegna il Catechismo della
Chiesa Cattolica, «vi sono comportamenti concreti che € sempre shagliato scegliere, perché la loro
scelta comporta un disordine della volonta, cioé un male morale».127 «Spesso infatti — scrive
I'Aquinate — qualcuno agisce con buona intenzione, ma inutilmente, in quanto manca la buona
volonta: come nel caso di uno che rubi per nutrire un povero, c'e si la retta intenzione, manca
tuttavia la rettitudine della debita volonta. Di conseguenza, nessun male compiuto con buona
intenzione puo essere scusato: "Come coloro che dicono: Facciamo il male perché venga il bene; la
condanna dei quali e giusta” (Rm 3,8)».128

La ragione per cui non basta la buona intenzione ma occorre anche la retta scelta delle opere, sta nel
fatto che I'atto umano dipende dal suo oggetto, ossia se questo é ordinabile 0 meno a Dio, a Colui



che «solo & buono», e cosi realizza la perfezione della persona. L'atto € buono, quindi, se il suo
oggetto e conforme al bene della persona nel rispetto dei beni per essa moralmente rilevanti. L'etica
cristiana, che privilegia I'attenzione all'oggetto morale, non rifiuta di considerare l'interiore
«teleologia» dell'agire, in quanto volto a promuovere il vero bene della persona, ma riconosce che
esso viene realmente perseguito solo quando si rispettano gli elementi essenziali della natura
umana. L'atto umano, buono secondo il suo oggetto, e anche ordinabile al fine ultimo. Lo stesso atto
raggiunge poi la sua perfezione ultima e decisiva quando la volonta lo ordina effettivamente a Dio
mediante la carita. In tal senso, il Patrono dei moralisti e dei confessori insegna: «Non basta fare
opere buone, ma bisogna farle bene. Acciocché le opere nostre siano buone e perfette, € necessario
farle col puro fine di piacere a Dio».129

Il «<male intrinseco»: non é lecito fare il male a scopo di bene (cf Rm 3,8)

79. E da respingere quindi la tesi, propria delle teorie teleologiche e proporzionaliste, secondo cui
sarebbe impossibile qualificare come moralmente cattiva secondo la sua specie — il suo «oggetto»
— la scelta deliberata di alcuni comportamenti o atti determinati prescindendo dall'intenzione per
cui la scelta viene fatta o dalla totalita delle conseguenze prevedibili di quell'atto per tutte le persone
interessate.

L'elemento primario e decisivo per il giudizio morale & I'oggetto dell'atto umano, il quale decide
sulla sua ordinabilita al bene e al fine ultimo, che & Dio. Tale ordinabilita viene colta dalla ragione
nell'essere stesso dell'uomo, considerato nella sua verita integrale, dunque nelle sue inclinazioni
naturali, nei suoi dinamismi e nelle sue finalita che hanno sempre anche una dimensione spirituale:
sono esattamente questi i contenuti della legge naturale, e quindi il complesso ordinato dei «beni per
la persona» che si pongono al servizio del «bene della persona», di quel bene che é essa stessa e la
sua perfezione. Sono questi i beni tutelati dai comandamenti, i quali, secondo san Tommaso,
contengono tutta la legge naturale.130

80. Ora la ragione attesta che si danno degli oggetti dell'atto umano che si configurano come «non-
ordinabili» a Dio, perché contraddicono radicalmente il bene della persona, fatta a sua immagine.
Sono gli atti che, nella tradizione morale della Chiesa, sono stati denominati «intrinsecamente
cattivi» (intrinsece malum): lo sono sempre e per sé, ossia per il loro stesso oggetto,
indipendentemente dalle ulteriori intenzioni di chi agisce e dalle circostanze. Per questo, senza
minimamente negare I'influsso che sulla moralita hanno le circostanze e soprattutto le intenzioni, la
Chiesa insegna che «esistono atti che, per se stessi e in se stessi, indipendentemente dalle
circostanze, sono sempre gravemente illeciti, in ragione del loro oggetto».131 Lo stesso Concilio
Vaticano Il, nel contesto del dovuto rispetto della persona umana, offre un‘ampia esemplificazione
di tali atti: «Tutto cio che é contro la vita stessa, come ogni specie di omicidio, il genocidio,
I'aborto, I'eutanasia e lo stesso suicidio volontario; tutto cio che viola I'integrita della persona
umana, come le mutilazioni, le torture inflitte al corpo e alla mente, gli sforzi per violentare I'intimo
dello spirito; tutto cio che offende la dignita umana, come le condizioni infraumane di vita, le
incarcerazioni arbitrarie, le deportazioni, la schiavitu, la prostituzione, il mercato delle donne e dei
giovani, o ancora le ignominiose condizioni del lavoro con le quali i lavoratori sono trattati come
semplici strumenti di guadagno, e non come persone libere e responsabili; tutte queste cose, e altre
simili, sono certamente vergognose e, mentre guastano la civilta umana, ancor piu inquinano coloro
che cosi si comportano, che non quelli che le subiscono, e ledono grandemente I'onore del
Creatore».132

Sugli atti intrinsecamente cattivi, e in riferimento alle pratiche contraccettive mediante le quali I'atto
coniugale é reso intenzionalmente infecondo, Paolo VI insegna: «In verita, se e lecito, talvolta,
tollerare un minor male morale al fine di evitare un male maggiore o di promuovere un bene piu
grande, non é lecito, neppure per ragioni gravissime, fare il male, affinché ne venga il bene (cf Rm
3,8), cioé fare oggetto di un atto positivo di volonta cio che é intrinsecamente disordine e quindi



indegno della persona umana, anche se nell'intento di salvaguardare o promuovere beni individuali,
familiari o sociali».133

81. Insegnando l'esistenza di atti intrinsecamente cattivi, la Chiesa accoglie la dottrina della Sacra
Scrittura. L'apostolo Paolo afferma in modo categorico: «Non illudetevi: né immorali, né idolatri,
né adulteri, né effeminati, né sodomiti, né ladri, né ubriaconi, né maldicenti, né rapaci erediteranno
il Regno di Dio» (1 Cor 6,9-10).

Se gli atti sono intrinsecamente cattivi, un'intenzione buona o circostanze particolari possono
attenuarne la malizia, ma non possono sopprimerla: sono atti «irrimediabilmente» cattivi, per se
stessi e in se stessi non sono ordinabili a Dio e al bene della persona: «Quanto agli atti che sono per
se stessi dei peccati (cum iam opera ipsa peccata sunt) — scrive sant'/Agostino —, come il furto, la
fornicazione, la bestemmia, o altri atti simili, chi oserebbe affermare che, compiendoli per buoni
motivi (causis bonis), non sarebbero piu peccati 0, conclusione ancora piu assurda, che sarebbero
peccati giustificati?».134

Per questo, le circostanze o le intenzioni non potranno mai trasformare un atto intrinsecamente
disonesto per il suo oggetto in un atto «soggettivamente» onesto o difendibile come scelta.

82. Del resto, l'intenzione e buona quando mira al vero bene della persona in vista del suo fine
ultimo. Ma gli atti, il cui oggetto & «non-ordinabile» a Dio e «indegno della persona umana», si
oppongono sempre e in ogni caso a questo bene. In tal senso il rispetto delle norme che proibiscono
tali atti e che obbligano semper et pro semper, ossia senza alcuna eccezione, non solo non limita la
buona intenzione, ma costituisce addirittura la sua espressione fondamentale.

La dottrina dell'oggetto, quale fonte della moralita, costituisce un'esplicitazione autentica della
morale biblica dell'Alleanza e dei comandamenti, della carita e delle virtu. La qualita morale
dell'agire umano dipende da questa fedelta ai comandamenti, espressione di obbedienza e di amore.
E per questo — lo ripetiamo — che @ da respingere come erronea l'opinione che ritiene impossibile
qualificare moralmente come cattiva secondo la sua specie la scelta deliberata di alcuni
comportamenti o atti determinati, prescindendo dall'intenzione per cui la scelta viene fatta o dalla
totalita delle conseguenze prevedibili di quell'atto per tutte le persone interessate. Senza questa
determinazione razionale della moralita dell'agire umano, sarebbe impossibile affermare un «ordine
morale oggettivo» 135 e stabilire una qualsiasi norma determinata dal punto di vista del contenuto,
che obblighi senza eccezioni; e cio a scapito della fraternita umana e della verita sul bene, e a
detrimento altresi della comunione ecclesiale.

83. Come si vede, nella questione della moralita degli atti umani, e in particolare in quella
dell'esistenza degli atti intrinsecamente cattivi, si concentra in un certo senso la questione stessa
dell'uomo, della sua verita e delle conseguenze morali che ne derivano. Riconoscendo e insegnando
I'esistenza del male intrinseco in determinati atti umani, la Chiesa rimane fedele alla verita integrale
dell'uomo, e quindi lo rispetta e lo promuove nella sua dignita e vocazione. Essa, di conseguenza,
deve respingere le teorie sopra esposte che si pongono in contrasto con questa verita.

Bisogna pero che noi, Fratelli nell'Episcopato, non ci fermiamo solo ad ammonire i fedeli circa gli
errori e i pericoli di alcune teorie etiche. Dobbiamo, prima di tutto, mostrare I'affascinante splendore
di quella verita che & Gesu Cristo stesso. In Lui, che é la Verita (cf Gv 14,6), l'uomo pud
comprendere pienamente e vivere perfettamente, mediante gli atti buoni, la sua vocazione alla
liberta nell'obbedienza alla legge divina, che si compendia nel comandamento dell'amore di Dio e
del prossimo. Ed € quanto avviene con il dono dello Spirito Santo, Spirito di verita, di liberta e di
amore: in Lui ci € dato di interiorizzare la legge e di percepirla e viverla come il dinamismo della
vera liberta personale: «la legge perfetta, la legge della liberta» (Gc 1,25).

Il - «Perché non venga resa vana la Croce di Cristo» (1 Cor 1,17) - Il bene morale per la vita della
chiesa e del mondo



«Cristo ci ha liberati perché restassimo liberi» (Gal 5,1)

84. La questione fondamentale che le teorie morali sopra ricordate pongono con particolare forza e
quella del rapporto tra la liberta dell'uomo e la legge di Dio, ultimamente & la questione del rapporto
tra la liberta e la verita.

Secondo la fede cristiana e la dottrina della Chiesa, «solamente la liberta che si sottomette alla
Verita conduce la persona umana al suo vero bene. Il bene della persona é di essere nella Verita e di
fare la Verita».136

Il confronto tra la posizione della Chiesa e la situazione sociale e culturale d'oggi mette
immediatamente in luce l'urgenza che proprio su tale questione fondamentale si sviluppi un'intensa
opera pastorale da parte della Chiesa stessa: «Questo essenziale legame di Verita-Bene-Liberta é
stato smarrito in larga parte dalla cultura contemporanea e, pertanto, ricondurre I'uomo a riscoprirlo
e oggi una delle esigenze proprie della missione della Chiesa, per la salvezza del mondo. La
domanda di Pilato: "Che cosa ¢ la verita?" emerge anche dalla sconsolata perplessita di un uomo
che spesso non sa piu chi e, donde viene e dove va. E cosi assistiamo non di rado al pauroso
precipitare della persona umana in situazioni di autodistruzione progressiva. A voler ascoltare certe
voci, sembra di non doversi piu riconoscere l'indistruttibile assolutezza di alcun valore morale. Sono
sotto gli occhi di tutti il disprezzo della vita umana gia concepita e non ancora nata; la violazione
permanente di fondamentali diritti della persona; I'iniqua distruzione dei beni necessari per una vita
semplicemente umana. Anzi, qualcosa di piu grave é accaduto: l'uomo non € piu convinto che solo
nella verita puo trovare la salvezza. La forza salvifica del vero é contestata, affidando alla sola
liberta, sradicata da ogni obiettivita, il compito di decidere autonomamente cio che é bene e cio che
e male. Questo relativismo diviene, nel campo teologico, sfiducia nella sapienza di Dio, che guida
I'uomo con la legge morale. A cio che la legge morale prescrive si contrappongono le cosiddette
situazioni concrete, non ritenendo piu, in fondo, che la legge di Dio sia sempre I'unico vero bene
dell'uomo».137

85. L'opera di discernimento di queste teorie etiche da parte della Chiesa non si restringe alla loro
denuncia e al loro rifiuto, ma mira positivamente a sostenere con grande amore tutti i fedeli nella
formazione d'una coscienza morale che giudichi e conduca a decisioni secondo verita, come esorta
I'apostolo Paolo: «Non conformatevi alla mentalita di questo secolo, ma trasformatevi rinnovando la
vostra mente, per poter discernere la volonta di Dio, cio che & buono, a lui gradito e perfetto» (Rm
12, 2). Quest'opera della Chiesa trova il suo punto di forza — il suo «segreto» formativo — non
tanto negli enunciati dottrinali e negli appelli pastorali alla vigilanza, quanto nel tenere lo sguardo
fisso sul Signore Gesu. La Chiesa ogni giorno guarda con instancabile amore a Cristo, pienamente
consapevole che solo in lui sta la risposta vera e definitiva al problema morale.

In particolare, in Gesu crocifisso essa trova la risposta alla questione che tormenta oggi tanti
uomini: come puo I'obbedienza alle norme morali universali e immutabili rispettare I'unicita e
I'irripetibilita della persona e non attentare alla sua liberta e dignita? La Chiesa fa sua la coscienza
che I'apostolo Paolo aveva della missione ricevuta: «Cristo... mi ha mandato... a predicare il
vangelo; non pero con un discorso sapiente, perché non venga resa vana la croce di Cristo... Noi
predichiamo Cristo crocifisso, scandalo per i Giudeli, stoltezza per i pagani; ma per coloro che sono
chiamati, sia Giudei che Greci, predichiamo Cristo potenza di Dio e sapienza di Dio» (1 Cor
1,17.23-24).Cristo crocifisso rivela il senso autentico della liberta, lo vive in pienezza nel dono
totale di sé e chiama i discepoli a prendere parte alla sua stessa liberta.

86. La riflessione razionale e I'esperienza quotidiana dimostrano la debolezza, da cui € segnata la
liberta dell'uomo. E liberta reale, ma finita: non ha il suo punto di partenza assoluto e
incondizionato in se stessa, ma nell'esistenza dentro cui si trova e che rappresenta per essa, nello
stesso tempo, un limite e una possibilita. E la liberta di una creatura, ossia una liberta donata, da



accogliere come un germe e da far maturare con responsabilita. E parte costitutiva di
quell'immagine creaturale, che fonda la dignita della persona: in essa risuona la vocazione
originaria con cui il Creatore chiama lI'uomo al vero Bene, e ancora di piu, con la rivelazione di
Cristo, a entrare in amicizia con lui, partecipando alla stessa vita divina. E insieme inalienabile
autopossesso e apertura universale ad ogni esistente, nell'uscita da sé verso la conoscenza e I'amore
dell'altro.138 La liberta si radica dunque nella verita dell'uomo ed ¢ finalizzata alla comunione.
Ragione ed esperienza dicono non solo la debolezza della liberta umana, ma anche il suo dramma.
L'uomo scopre che la sua liberta & misteriosamente inclinata a tradire questa apertura al Vero e al
Bene e che troppo spesso, di fatto, egli preferisce scegliere beni finiti, limitati ed effimeri. Ancor
piu, dentro gli errori e le scelte negative, I'uomo avverte I'origine di una ribellione radicale, che lo
porta a rifiutare la Verita e il Bene per erigersi a principio assoluto di se stesso: «Voi diventerete
come Dio» (Gn 3,5). La liberta, quindi, ha bisogno di essere liberata. Cristo ne ¢ il liberatore: egli
«ci ha liberati perché restassimo liberi» (Gal 5,1).

87. Cristo rivela, anzitutto, che il riconoscimento onesto e aperto della verita &€ condizione di
autentica liberta: «Conoscerete la verita e la verita vi fara liberi» (Gv 8,32).139 E la verita che rende
liberi davanti al potere e da la forza del martirio. Cosi é di Gesu davanti a Pilato: «Per questo io
sono nato e per questo sono venuto nel mondo: per rendere testimonianza alla verita» (Gv 18,37).
Cosi i veri adoratori di Dio devono adorarlo «in spirito e verita» (Gv 4,23): in questa adorazione
diventano liberi. Il legame con la verita e I'adorazione di Dio si manifestano in Gesu Cristo come la
pit intima radice della liberta.

Gesu rivela, inoltre, con la sua stessa esistenza e non solo con le parole, che la liberta si realizza
nell'amore, cioé neldono di sé. Lui che dice: «Nessuno ha un amore piu grande di questo: dare la
vita per i propri amici» (Gv 15,13), va incontro liberamente alla Passione (cf Mt 26,46) e nella sua
obbedienza al Padre sulla Croce da la vita per tutti gli uomini (cf Fil 2, 6-11). In tal modo la
contemplazione di Gesu crocifisso € la via maestra sulla quale la Chiesa deve camminare ogni
giorno se vuole comprendere l'intero senso della liberta: il dono di sé nel servizio a Dio e ai fratelli.
La comunione poi con il Signore crocifisso e risorto € la sorgente inesauribile alla quale la Chiesa
attinge senza sosta per vivere nella liberta, donarsi e servire. Commentando il versetto del Salmo 99
(100) «Servite il Signore nella gioia», sant'’Agostino dice: «Nella casa del Signore libera é la
schiavitu. Libera, poiché il servizio non I'impone la necessita, ma la carita... La carita ti renda servo,
come la verita ti ha fatto libero... Allo stesso tempo tu sei servo e libero: servo, perché ci diventasti;
libero, perché sei amato da Dio, tuo creatore; anzi, libero anche perché ti e dato di amare il tuo
creatore... Sei servo del Signore e sei libero del Signore. Non cercare una liberazione che ti porti
lontano dalla casa del tuo liberatore!».140

In tal modo la Chiesa, e ciascun cristiano in essa, € chiamata a partecipare al munus regale di Cristo
in croce (cf Gv 12,32), alla grazia e alla responsabilita del Figlio dell'uomo, che «non € venuto per
essere servito, ma per servire e dare la sua vita in riscatto per molti» (Mt 20,28).141

Gesu, dunque, é la sintesi viva e personale della perfetta liberta nell'obbedienza totale alla volonta
di Dio. La sua carne crocifissa € la piena Rivelazione del vincolo indissolubile tra liberta e verita,
cosi come la sua risurrezione da morte ¢ l'esaltazione suprema della fecondita e della forza salvifica
di una liberta vissuta nella verita.

Camminare nella luce (cf 1 Gv 1,7)

88. La contrapposizione, anzi la radicale dissociazione tra liberta e verita e conseguenza,
manifestazione e compimento di un‘altra piu grave e deleteria dicotomia, quella che separa la fede
dalla morale.

Questa separazione costituisce una delle piu acute preoccupazioni pastorali della Chiesa nell'attuale
processo di secolarismo, nel quale tanti, troppi uomini pensano e vivono «come se Dio non
esistesse». Siamo di fronte ad una mentalita che coinvolge, spesso in modo profondo, vasto e



capillare, gli atteggiamenti e i comportamenti degli stessi cristiani, la cui fede viene svigorita e
perde la propria originalita di nuovo criterio interpretativo e operativo per I'esistenza personale,
familiare e sociale. In realta, i criteri di giudizio e di scelta assunti dagli stessi credenti si presentano
spesso, nel contesto di una cultura ampiamente scristianizzata, estranei o persino contrapposti a
quelli del VVangelo.

Urge allora che i cristiani riscoprano la novita della loro fede e la sua forza di giudizio di fronte alla
cultura dominante e invadente: «Se un tempo eravate tenebra — ci ammonisce I'apostolo Paolo —,
ora siete luce nel Signore. Comportatevi percio come i figli della luce; il frutto della luce consiste in
ogni bonta, giustizia e verita. Cercate cio che e gradito al Signore, e non partecipate alle opere
infruttuose delle tenebre, ma piuttosto condannatele apertamente... Vigilate dunque attentamente
sulla vostra condotta, comportandovi non da stolti, ma da uomini saggi; profittando del tempo
presente, perché i giorni sono cattivi» (Ef 5, 8-11.15-16; cf 1 Ts 5,4-8).

Urge ricuperare e riproporre il vero volto della fede cristiana, che non & semplicemente un insieme
di proposizioni da accogliere e ratificare con la mente. E invece una conoscenza vissuta di Cristo,
una memoria vivente dei suoi comandamenti, una verita da vivere. Del resto, una parola non ¢
veramente accolta se non quando passa negli atti, se non quando viene messa in pratica. La fede e
una decisione che impegna tutta l'esistenza. E incontro, dialogo, comunione di amore e di vita del
credente con Gesu Cristo, Via, Verita e Vita (cf Gv 14,6). Comporta un atto di confidenza e di
abbandono a Cristo, e ci dona di vivere come lui ha vissuto (cf Gal 2,20), ossia nel piu grande
amore a Dio e ai fratelli.

89. La fede possiede anche un contenuto morale: origina ed esige un impegno coerente di vita,
comporta e perfeziona lI'accoglienza e I'osservanza dei comandamenti divini. Come scrive
I'evangelista Giovanni, «Dio € luce e in lui non ci sono tenebre. Se diciamo che siamo in comunione
con lui e camminiamo nelle tenebre, mentiamo e non mettiamo in pratica la verita... Da questo
sappiamo d'averlo conosciuto: se osserviamo i suoi comandamenti. Chi dice: "Lo conosco™ e non
osserva i suoi comandamenti, & bugiardo e la verita non & in lui; ma chi osserva la sua parola, in lui
I'amore di Dio e veramente perfetto. Da questo conosciamo di essere in lui. Chi dice di dimorare in
Cristo, deve comportarsi come lui si € comportato» (1 Gv 1,5-6; 2,3-6).

Mediante la vita morale la fede diventa «confessione», non solo davanti a Dio, ma anche davanti
agli uomini: si fa testimonianza. «Voi siete la luce del mondo — ha detto Gesu —; non puo restare
nascosta una citta collocata sopra un monte, né si accende una lucerna per metterla sotto il moggio,
ma sopra il lucerniere perché faccia luce a tutti quelli che sono nella casa. Cosi risplenda la vostra
luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e rendano gloria al Padre vostro che e
nei cieli» (Mt 5,14-16). Queste opere sono soprattutto quelle della carita (cf Mt 25,31-46) e
dell'autentica liberta che si manifesta e vive nel dono di sé. Sino al dono totale di sé, come ha fatto
Gesu che sulla croce «ha amato la Chiesa e ha dato se stesso per lei» (Ef 5,25). La testimonianza di
Cristo é fonte, paradigma e risorsa per la testimonianza del discepolo, chiamato a porsi sulla stessa
strada: «Se qualcuno vuole venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce ogni giorno e
mi segua» (Lc 9,23). La carita, secondo le esigenze del radicalismo evangelico, puo portare il
credente alla testimonianza suprema del martirio. Sempre sull'esempio di Gesu che muore in croce:
«Fatevi dunque imitatori di Dio, quali figli carissimi, — scrive Paolo ai cristiani di Efeso — e
camminate nella carita, nel modo che anche Cristo ci ha amato e ha dato se stesso per noi,
offrendosi a Dio in sacrificio di soave odore» (Ef 5,1-2).

Il martirio, esaltazione della santita inviolabile della legge di Dio

90. Il rapporto tra fede e morale splende in tutto il suo fulgore nel rispetto incondizionato che si
deve alle esigenze insopprimibili della dignita personale di ogni uomo, a quelle esigenze difese
dalle norme morali che proibiscono senza eccezioni gli atti intrinsecamente cattivi. L'universalita e
I'immutabilita della norma morale manifestano e, nello stesso tempo, si pongono a tutela della



dignita personale, ossia dell'inviolabilita dell'uomo, sul cui volto brilla lo splendore di Dio (cf Gn
9,5-6).

L'inaccettabilita delle teorie etiche «teleologiche», «consequenzia- liste» e «proporzionaliste», che
negano l'esistenza di norme morali negative riguardanti comportamenti determinati e valide senza
eccezioni, trova una conferma particolarmente eloquente nel fatto del martirio cristiano, che ha
sempre accompagnato e accompagna tuttora la vita della Chiesa.

91. Gia nell'Antica Alleanza incontriamo ammirevoli testimonianze di una fedelta alla legge santa
di Dio spinta fino alla volontaria accettazione della morte. Emblematica é la storia di Susanna: ai
due giudici ingiusti, che minacciavano di farla morire se si fosse rifiutata di cedere alla loro
passione impura, cosi rispose: «Sono alle strette da ogni parte. Se cedo, & la morte per me, se rifiuto,
non potro scampare dalle vostre mani. Meglio pero per me cadere innocente nelle vostre mani che
peccare davanti al Signore!» (Dn 13,22-23). Susanna, preferendo «cadere innocente» nelle mani dei
giudici, testimonia non solo la sua fede e fiducia in Dio, ma anche la sua obbedienza alla verita e
all'assolutezza dell'ordine morale: con la sua disponibilita al martirio, proclama che non é giusto
fare cio che la legge di Dio qualifica come male per trarre da esso un qualche bene. Essa sceglie per
sé la «parte migliore»: una limpidissima testimonianza, senza nessun compromesso, alla verita circa
il bene e al Dio di Israele; manifesta cosi, nei suoi atti, la santita di Dio.

Alle soglie del Nuovo Testamento Giovanni Battista, rifiutandosi di tacere la legge del Signore e di
venire a compromesso col male, «kimmolo la sua vita per la verita e la giustizia» 142 e fu cosi
precursore del Messia anche nel martirio (cf Mc 6,17-29). Per questo, «fu rinchiuso nell'oscurita del
carcere colui che venne a rendere testimonianza alla luce e che dalla stessa luce, che & Cristo,
merito di essere chiamato lampada che arde e illumina... E fu battezzato nel proprio sangue colui al
quale era stato concesso di battezzare il Redentore del mondo».143

Nella Nuova Alleanza si incontrano numerose testimonianze di seguaci di Cristo — a cominciare
dal diacono Stefano (cf At 6,8—-7,60) e dall'apostolo Giacomo (cf At 12,1-2) — che sono morti
martiri per confessare la loro fede e il loro amore al Maestro e per non rinnegarlo. In cio essi hanno
seguito il Signore Gesu, che davanti a Caifa e a Pilato «ha dato la sua bella testimonianza» (1 Tm
6,13), confermando la verita del suo messaggio con il dono della vita. Innumerevoli altri martiri
accettarono le persecuzioni e la morte piuttosto che porre il gesto idolatrico di bruciare I'incenso
davanti alla statua dell'Imperatore (cf Ap 13, 7-10). Rifiutarono persino di simulare un simile culto,
dando cosi I'esempio del dovere di astenersi anche da un solo comportamento concreto contrario
all'amore di Dio e alla testimonianza della fede. Nell'obbedienza, essi affidarono e consegnarono,
come Cristo stesso, la loro vita al Padre, a colui che poteva liberarli dalla morte (cf Eb 5,7).

La Chiesa propone I'esempio di numerosi santi e sante, che hanno testimoniato e difeso la verita
morale fino al martirio o hanno preferito la morte ad un solo peccato mortale. Elevandoli all'onore
degli altari, la Chiesa ha canonizzato la loro testimonianza e dichiarato vero il loro giudizio,
secondo cui I'amore di Dio implica obbligatoriamente il rispetto dei suoi comandamenti, anche nelle
circostanze piu gravi, e il rifiuto di tradirli, anche con l'intenzione di salvare la propria vita.

92. Nel martirio come affermazione dell'inviolabilita dell'ordine morale risplendono la santita della
legge di Dio e insieme l'intangibilita della dignita personale dell'uomo, creato a immagine e
somiglianza di Dio: € una dignita che non & mai permesso di svilire o di contrastare, sia pure con
buone intenzioni, qualunque siano le difficolta. Gesu ci ammonisce con la massima severita: «Che
giova all'uomo guadagnare il mondo intero, se poi perde la propria anima?» (Mc 8,36).

Il martirio sconfessa come illusorio e falso ogni «significato umano» che si pretendesse di
attribuire, pur in condizioni «eccezionali», all'atto in se stesso moralmente cattivo; ancor piu ne
rivela apertamente il vero volto: quello di una violazione dell'«umanita» dell'uomo, prima ancora in
chi lo compie che non in chi lo subisce.144 Il martirio € quindi anche esaltazione della perfetta
«umanita» e della vera «vita» della persona, come testimonia sant'lgnazio di Antiochia rivolgendosi
ai cristiani di Roma, luogo del suo martirio: «Abbiate compassione di me, fratelli: non impeditemi



di vivere, non vogliate che io muoia... Lasciate che io raggiunga la pura luce; giunto 1a, sard
veramente uomo. Lasciate che io imiti la passione del mio Dio».145

93. Il martirio e infine un segno preclaro della santita della Chiesa: la fedelta alla legge santa di Dio,
testimoniata con la morte, & annuncio solenne e impegno missionario usque ad sanguinem perché lo
splendore della verita morale non sia offuscato nel costume e nella mentalita delle persone e della
societa. Una simile testimonianza offre un contributo di straordinario valore perché, non solo nella
societa civile ma anche all'interno delle stesse comunita ecclesiali, non si precipiti nella crisi piu
pericolosa che puo affliggere I'uomo: la confusione del bene e del male, che rende impossibile
costruire e conservare I'ordine morale dei singoli e delle comunita. | martiri, e piu ampiamente tutti
i santi nella Chiesa, con I'esempio eloquente e affascinante di una vita totalmente trasfigurata dallo
splendore della verita morale, illuminano ogni epoca della storia risvegliandone il senso morale.
Dando piena testimonianza al bene, essi sono un vivente rimprovero a quanti trasgrediscono la
legge (cf Sap 2, 12) e fanno risuonare con permanente attualita le parole del profeta: «Guai a coloro
che chiamano bene il male e male il bene, che cambiano le tenebre in luce e la luce in tenebre, che
cambiano I'amaro in dolce e il dolce in amaro» (Is 5,20).

Se il martirio rappresenta il vertice della testimonianza alla verita morale, a cui relativamente pochi
possono essere chiamati, vi € nondimento una coerente testimonianza che tutti i cristiani devono
esser pronti a dare ogni giorno anche a costo di sofferenze e di gravi sacrifici. Infatti di fronte alle
molteplici difficolta che anche nelle circostanze piu ordinarie la fedelta all'ordine morale puo
esigere, il cristiano é chiamato, con la grazia di Dio invocata nella preghiera, ad un impegno talvolta
eroico, sostenuto dalla virtu della fortezza, mediante la quale — come insegna san Gregorio Magno
— egli puo perfino «amare le difficolta di questo mondo in vista del premio eterno».146

94. In questa testimonianza all'assolutezza del bene morale i cristiani non sono soli: essi trovano
conferme nel senso morale dei popoli e nelle grandi tradizioni religiose e sapienziali dell'Occidente
e dell'Oriente, non senza un'interiore e misteriosa azione dello Spirito di Dio. Valga per tutti
I'espressione del poeta latino Giovenale: «Considera il piu grande dei crimini preferire la
sopravvivenza all'onore e, per amore della vita fisica, perdere le ragioni del vivere».147 La voce
della coscienza ha sempre richiamato senza ambiguita che ci sono verita e valori morali per i quali
si deve essere disposti anche a dare la vita. Nella parola e soprattutto nel sacrificio della vita per il
valore morale la Chiesa riconosce la medesima testimonianza a quella verita che, gia presente nella
creazione, risplende pienamente sul volto di Cristo: «Sappiamo — scrive san Giustino — che i
seguaci delle dottrine degli stoici sono stati odiati ed uccisi quando hanno dato prova di saggezza
nel loro discorso morale ... a motivo del seme del Verbo insito in tutto il genere umano».148

Le norme morali universali e immutabili al servizio della persona e della societa

95. La dottrina della Chiesa e in particolare la sua fermezza nel difendere la validita universale e
permanente dei precetti che proibiscono gli atti intrinsecamente cattivi e giudicata non poche volte
come il segno di un'intransigenza intollerabile, soprattutto nelle situazioni enormemente complesse
e conflittuali della vita morale dell'uomo e della societa d'oggi: un'intransigenza che contrasterebbe
col senso materno della Chiesa. Questa, si dice, manca di comprensione e di compassione. Ma, in
realta, la maternita della Chiesa non puo mai essere separata dalla sua missione di insegnamento,
che essa deve compiere sempre come Sposa fedele di Cristo, la Verita in persona: «Come Maestra,
essa non si stanca di proclamare la norma morale... Di tale norma la Chiesa non é affatto né l'autrice
né l'arbitra. In obbedienza alla verita, che e Cristo, la cui immagine si riflette nella natura e nella
dignita della persona umana, la Chiesa interpreta la norma morale e la propone a tutti gli uomini di
buona volonta, senza nasconderne le esigenze di radicalita e di perfezione».149

In realta, la vera comprensione e la genuina compassione devono significare amore alla persona, al
suo vero bene, alla sua liberta autentica. E questo non avviene, certo, hascondendo o indebolendo la



verita morale, bensi proponendola nel suo intimo significato di irradiazione della Sapienza eterna di
Dio, giunta a noi in Cristo, e di servizio all'uomo, alla crescita della sua liberta e al perseguimento
della sua felicita.150

Nello stesso tempo la presentazione limpida e vigorosa della verita morale non pud mai prescindere
da un profondo e sincero rispetto, animato da amore paziente e fiducioso, di cui ha sempre bisogno
I'uomo nel suo cammino morale, spesso reso faticoso da difficolta, debolezze e situazioni dolorose.
La Chiesa che non puo mai rinunciare al «principio della verita e della coerenza, per cui non accetta
di chiamare bene il male e male il bene», 151 deve essere sempre attenta a non spezzare la canna
incrinata e a non spegnere il lucignolo che fumiga ancora (cf Is 42,3). Paolo VI ha scritto: «Non
sminuire in nulla la salutare dottrina di Cristo € eminente forma di carita verso le anime. Ma cio
deve sempre accompagnarsi con la pazienza e la bonta di cui il Signore stesso ha dato I'esempio nel
trattare con gli uomini. Venuto non per giudicare ma per salvare (cf Gv 3,17), Egli fu certo
intransigente con il male, ma misericordioso verso le persone».152

96. La fermezza della Chiesa, nel difendere le norme morali universali e immutabili, non ha nulla di
mortificante. E solo al servizio della vera liberta dell'uomo: dal momento che non c'¢ liberta al di
fuori o contro la verita, la difesa categorica, ossia senza cedimenti e compromessi, delle esigenze
assolutamente irrinunciabili della dignita personale dell'uomo, deve dirsi via e condizione per
I'esistere stesso della liberta.

Questo servizio € rivolto a ogni uomo, considerato nell'unicita e nell'irripetibilita del suo essere ed
esistere: solo nell'obbedienza alle norme morali universali I'uomo trova piena conferma della sua
unicita di persona e possibilita di vera crescita morale. E, proprio per questo, tale servizio é rivolto a
tutti gli uomini: non solo ai singoli, ma anche alla comunita, alla societa come tale. Queste norme
costituiscono, infatti, il fondamento incrollabile e la solida garanzia di una giusta e pacifica
convivenza umana, e quindi di una vera democrazia, che puo nascere e crescere solo
sull'uguaglianza di tutti i suoi membri, accomunati nei diritti e doveri. Di fronte alle norme morali
che proibiscono il male intrinseco non ci sono privilegi né eccezioni per nessuno. Essere il padrone
del mondo o l'ultimo «miserabile» sulla faccia della terra non fa alcuna differenza: davanti alle
esigenze morali siamo tutti assolutamente uguali.

97. Cosi le norme morali, e in primo luogo quelle negative che proibiscono il male, manifestano il
loro significato e la loro forza insieme personale e sociale: proteggendo l'inviolabile dignita
personale di ogni uomo, esse servono alla conservazione stessa del tessuto sociale umano e al suo
retto e fecondo sviluppo. In particolare, i comandamenti della seconda tavola del Decalogo,
ricordati anche da Gesu al giovane del VVangelo (cf Mt 19,18), costituiscono le regole primordiali di
ogni vita sociale.

Questi comandamenti sono formulati in termini generali. Ma, il fatto che «principio, soggetto e fine
di tutte le istituzioni sociali & e deve essere la persona umana», 153 permette di precisarli e di
esplicitarli in un codice di comportamento piu dettagliato. In tal senso le regole morali fondamentali
della vita sociale comportano delle esigenze determinate alle quali devono attenersi sia i poteri
pubblici sia i cittadini. Al di la delle intenzioni, talvolta buone, e delle circostanze, spesso difficili,
le autorita civili e i soggetti particolari non sono mai autorizzati a trasgredire i diritti fondamentali e
inalienabili della persona umana. Cosi, solo una morale che riconosce delle norme valide sempre e
per tutti, senza alcuna eccezione, puo garantire il fondamento etico della convivenza sociale, sia
nazionale che internazionale.

La morale e il rinnovamento della vita sociale e politica
98. Di fronte alle gravi forme di ingiustizia sociale ed economica e di corruzione politica di cui sono

investiti interi popoli e nazioni, cresce I'indignata reazione di moltissime persone calpestate e
umiliate nei loro fondamentali diritti umani e si fa sempre piu diffuso e acuto il bisogno di un



radicale rinnovamento personale e sociale capace di assicurare giustizia, solidarieta, onesta,
trasparenza.

Certamente lunga e faticosa € la strada da percorrere; numerosi e ingenti sono gli sforzi da compiere
perché si possa attuare un simile rinnovamento, anche per la molteplicita e la gravita delle cause che
generano e alimentano le situazioni di ingiustizia oggi presenti nel mondo. Ma, come la storia e
I'esperienza di ciascuno insegnano, non é difficile ritrovare alla base di queste situazioni cause
propriamente «culturali», collegate cioé con determinate visioni dell'uomo, della societa e del
mondo. In realta, al cuore della questione culturale sta il senso morale, che a sua volta si fonda e si
compie nel senso religioso.154

99. Solo Dio, il Bene supremo, costituisce la base irremovibile e la condizione insostituibile della
moralita, dunque dei comandamenti, in particolare di quelli negativi che proibiscono sempre e in
ogni caso il comportamento e gli atti incompatibili con la dignita personale di ogni uomo. Cosi il
Bene supremo e il bene morale si incontrano nella verita: la verita di Dio Creatore e Redentore e la
verita dell'uomo da Lui creato e redento. Solo su questa verita & possibile costruire una societa
rinnovata e risolvere i complessi e pesanti problemi che la scuotono, primo fra tutti quello di
vincere le piu diverse forme di totalitarismo per aprire la via all'autentica liberta della persona. «ll
totalitarismo nasce dalla negazione della verita in senso oggettivo: se non esiste una verita
trascendente, obbedendo alla quale I'uomo acquista la sua piena identita, allora non esiste nessun
principio sicuro che garantisca giusti rapporti tra gli uomini. Il loro interesse di classe, di gruppo, di
Nazione li oppone inevitabilmente gli uni agli altri. Se non si riconosce la verita trascendente, allora
trionfa la forza del potere, e ciascuno tende a realizzare fino in fondo i mezzi di cui dispone per
imporre il proprio interesse o la propria opinione, senza riguardo ai diritti dell'altro... La radice del
moderno totalitarismo, dunque, € da individuare nella negazione della trascendente dignita della
persona umana, immagine visibile del Dio invisibile e, proprio per questo, per sua natura stessa,
soggetto di diritti che nessuno puo violare: né I'individuo, né il gruppo, né la classe, né la Nazione o
lo Stato. Non pu0 farlo nemmeno la maggioranza di un corpo sociale, ponendosi contro la
minoranza, emarginandola, opprimendola, sfruttandola o tentando di annientarla».155

Per questo la connessione inscindibile tra verita e liberta — che esprime il vincolo essenziale tra la
sapienza e la volonta di Dio — possiede un significato d'estrema importanza per la vita delle
persone nell'ambito socio-economico e socio-politico, come emerge dalla dottrina sociale della
Chiesa — la quale «appartiene... al campo della teologia e, specialmente, della teologia morale»,
156 — e dalla sua presentazione di comandamenti che regolano, in riferimento non solo ad
atteggiamenti generali ma anche a precisi e determinati comportamenti e atti concreti, la vita
sociale, economica e politica.

100. Cosi il Catechismo della Chiesa Cattolica, dopo aver affermato che «in materia economica, il
rispetto della dignita umana esige la pratica della virtu della temperanza, per moderare
I'attaccamento ai beni di questo mondo; della virtu della giustizia, per rispettare i diritti del
prossimo e dargli cio che gli € dovuto; e della solidarieta, seguendo la regola aurea e secondo la
liberalita del Signore, il quale "da ricco che era, si & fatto povero" per noi, perché noi diventassimo
"ricchi per mezzo della sua poverta” (2 Cor 8,9)», 157 presenta una serie di comportamenti e di atti
che contrastano la dignita umana: il furto, il tenere deliberatamente cose avute in prestito o oggetti
smarriti, la frode nel commercio (cf Dt 25, 13-16), i salari ingiusti (cf Dt 24,14-15; Gc 5,4), il rialzo
dei prezzi speculando sull'ignoranza e sul bisogno altrui (cf Am 8,4-6), I'appropriazione e I'uso
privato dei beni sociali di un'impresa, i lavori eseguiti male, la frode fiscale, la contraffazione di
assegni e di fatture, le spese eccessive, lo sperpero, ecc.158 Ed ancora: «ll settimo comandamento
proibisce gli atti o le iniziative che, per qualsiasi ragione, egoistica o ideologica, mercantile o
totalitaria, portano all'asservimento di esseri umani, a misconoscere la loro dignita personale, ad
acquistarli, a venderli e a scambiarli come fossero merci. Ridurre le persone, con la violenza, ad un
valore d'uso oppure ad una fonte di guadagno, & un peccato contro la loro dignita e i loro diritti



fondamentali. San Paolo ordinava ad un padrone cristiano di trattare il suo schiavo cristiano "non
pitl come uno schiavo, ma... come un fratello... come uomo..., nel Signore™ (Fm 16)».159

101. Nell'ambito politico si deve rilevare che la veridicita nei rapporti tra governanti e governati, la
trasparenza nella pubblica amministrazione, I'imparzialita nel servizio della cosa pubblica, il
rispetto dei diritti degli avversari politici, la tutela dei diritti degli accusati contro processi e
condanne sommarie, l'uso giusto e onesto del pubblico denaro, il rifiuto di mezzi equivoci o illeciti
per conquistare, mantenere e aumentare ad ogni costo il potere, sono principi che trovano la loro
radice prima — come pure la loro singolare urgenza — nel valore trascendente della persona e nelle
esigenze morali oggettive di funzionamento degli Stati.160 Quando essi non vengono osservati,
viene meno il fondamento stesso della convivenza politica e tutta la vita sociale ne risulta
progressivamente compromessa, minacciata e votata alla sua dissoluzione (cf Sal 131, 3-4; Ap 18,2-
3. 9-24). Dopo la caduta, in molti Paesi, delle ideologie che legavano la politica ad una concezione
totalitaria del mondo — e prima fra esse il marxismo —, si profila oggi un rischio non meno grave
per la negazione dei fondamentali diritti della persona umana e per il riassorbimento nella politica
della stessa domanda religiosa che abita nel cuore di ogni essere umano: é il rischio dell'alleanza fra
democrazia e relativismo etico, che toglie alla convivenza civile ogni sicuro punto di riferimento
morale e la priva, piu radicalmente, del riconoscimento della verita. Infatti, «se non esiste nessuna
verita ultima la quale guida e orienta I'azione politica, allora le idee e le convinzioni possono esser
facilmente strumentalizzate per fini di potere. Una democrazia senza valori si converte facilmente in
un totalitarismo aperto oppure subdolo, come dimostra la storia».161

Cosi in ogni campo della vita personale, familiare, sociale e politica, la morale — che si fonda sulla
verita e che nella verita si apre all'autentica liberta — rende un servizio originale, insostituibile e di
enorme valore non solo per la singola persona e per la sua crescita nel bene, ma anche per la societa
e per il suo vero sviluppo.

Grazia e obbedienza alla legge di Dio

102. Anche nelle situazioni piu difficili 'uomo deve osservare la norma morale per essere
obbediente al santo comandamento di Dio e coerente con la propria dignita personale. Certamente
I'armonia tra liberta e verita domanda, alcune volte, sacrifici non comuni e va conquistata ad alto
prezzo: puo comportare anche il martirio. Ma, come I'esperienza universale e quotidiana mostra,
I'uomo é tentato di rompere tale armonia: «Non quello che voglio io faccio, ma quello che detesto...
lo non compio il bene che voglio, ma il male che non voglio» (Rm 7, 15.19).

Donde deriva, ultimamente, questa scissione interiore dell'uvomo? Egli incomincia la sua storia di
peccato quando non riconosce piu il Signore come suo Creatore, e vuole essere lui stesso a decidere,
in totale indipendenza, cio che € bene e cid che € male. «Voi diventerete come Dio, conoscendo il
bene e il male» (Gn 3,5): questa é la prima tentazione, a cui fanno eco tutte le altre tentazioni, alle
quali I'uomo é piu facilmente inclinato a cedere per le ferite della caduta originale.

Ma le tentazioni si possono vincere, i peccati si possono evitare, perché con i comandamenti il
Signore ci dona la possibilita di osservarli: «I suoi occhi su coloro che lo temono, egli conosce ogni
azione degli uomini. Egli non ha comandato a nessuno di essere empio e non ha dato a nessuno il
permesso di peccare» (Sir 15,19-20). L'osservanza della legge di Dio, in determinate situazioni, puo
essere difficile, difficilissima: non & mai perd impossibile. E questo un insegnamento costante della
tradizione della Chiesa, cosi espresso dal Concilio di Trento: «Nessuno poi, benché giustificato,
deve ritenersi libero dall'osservanza dei comandamenti; nessuno deve far propria quell'espressione
temeraria e condannata con la scomunica dei Padri, secondo la quale & impossibile all'uomo
giustificato osservare i comandamenti di Dio. Dio infatti non comanda cio che e impossibile, ma nel
comandare ti esorta a fare tutto quello che puoi, a chiedere cio che non puoi e ti aiuta perché tu
possa; infatti "i comandamenti di Dio non sono gravosi* (cf 1 Gv 5,3) e "il suo giogo é soave e il
suo peso ¢ leggero” (cf Mt 11,30)».162



103. All'uomo e sempre aperto lo spazio spirituale della speranza, con l'aiuto della grazia divina e
con la collaborazione della liberta umana.

E nella Croce salvifica di Gesu, nel dono dello Spirito Santo, nei Sacramenti che scaturiscono dal
costato trafitto del Redentore (cf Gv 19, 34), che il credente trova la grazia e la forza per osservare
sempre la legge santa di Dio, anche in mezzo alle difficolta piu gravi. Come dice sant'Andrea di
Creta, la legge stessa «fu vivificata dalla grazia e fu posta al suo servizio in una composizione
armonica e feconda. Ognuna delle due conservo le sue caratteristiche senza alterazioni e confusioni.
Tuttavia la legge, che prima costituiva un onere gravoso e una tirannia, divento per opera di Dio
peso leggero e fonte di liberta».163

Solo nel mistero della Redenzione di Cristo stanno le «concrete» possibilita dell'uomo. «Sarebbe un
errore gravissimo concludere... che la norma insegnata dalla Chiesa € in se stessa solo un "ideale™
che deve poi essere adattato, proporzionato, graduato alle, si dice, concrete possibilita dell'uomo:
secondo un "bilanciamento dei vari beni in questione™. Ma quali sono le "concrete possibilita
dell'uomo™? E di quale uomo si parla? Dell'uomo dominato dalla concupiscenza o dell'uomo
redento da Cristo? Poiché e di questo che si tratta: della realta della redenzione di Cristo. Cristo ci
ha redenti! Cio significa: Egli ci ha donato la possibilita di realizzare I'intera verita del nostro
essere; Egli ha liberato la nostra liberta dal dominio della concupiscenza. E se I'uomo redento
ancora pecca, cio non é dovuto all'imperfezione dell'atto redentore di Cristo, ma alla volonta
dell'uomo di sottrarsi alla grazia che sgorga da quell'atto. II comandamento di Dio é certamente
proporzionato alle capacita dell'uomo: ma alle capacita dell'uomo a cui é donato lo Spirito Santo;
dell'uomo che, se caduto nel peccato, pud sempre ottenere il perdono e godere della presenza dello
Spirito».164

104. In questo contesto si apre il giusto spazio alla misericordia di Dio per il peccato dell'uomo che
si converte e alla comprensione per I'umana debolezza. Questa comprensione non significa mai
compromettere e falsificare la misura del bene e del male per adattarla alle circostanze. Mentre &
umano che lI'uomo, avendo peccato, riconosca la sua debolezza e chieda misericordia per la propria
colpa, é invece inaccettabile I'atteggiamento di chi fa della propria debolezza il criterio della verita
sul bene, in modo da potersi sentire giustificato da solo, anche senza bisogno di ricorrere a Dio e
alla sua misericordia. Un simile atteggiamento corrompe la moralita dell'intera societa, perché
insegna a dubitare dell'oggettivita della legge morale in generale e a rifiutare I'assolutezza dei
divieti morali circa determinati atti umani, e finisce con il confondere tutti i giudizi di valore.
Dobbiamo, invece, raccogliere il messaggio che ci viene dalla parabola evangelica del fariseo e del
pubblicano (cf Lc 18,9-14). Il pubblicano poteva forse avere qualche giustificazione per i peccati
commessi, tale da diminuire la sua responsabilita. Non & pero su queste giustificazioni che si
sofferma la sua preghiera, ma sulla propria indegnita davanti all'infinita santita di Dio: «O Dio, abbi
pieta di me peccatore» (Lc 18,13). Il fariseo, invece, si é giustificato da solo, trovando forse per
ognuna delle sue mancanze una scusa. Siamo cosi messi a confronto con due diversi atteggiamenti
della coscienza morale dell'uomo di tutti i tempi. Il pubblicano ci presenta una coscienza
«penitente», che € pienamente consapevole della fragilita della propria natura e che vede nelle
proprie mancanze, quali che ne siano le giustificazioni soggettive, una conferma del proprio essere
bisognoso di redenzione. Il fariseo ci presenta una coscienza «soddisfatta di se stessa», che si illude
di poter osservare la legge senza l'aiuto della grazia ed & convinta di non aver bisogno della
misericordia.

105. A tutti é chiesta grande vigilanza per non lasciarsi contagiare dall'atteggiamento farisaico, che
pretende di eliminare la coscienza del proprio limite e del proprio peccato, e che oggi si esprime in
particolare nel tentativo di adattare la norma morale alle proprie capacita e ai propri interessi e
persino nel rifiuto del concetto stesso di norma. Al contrario, accettare la «sproporzione» tra la
legge e la capacita umana, ossia la capacita delle sole forze morali dell'uomo lasciato a se stesso,



accende il desiderio della grazia e predispone a riceverla. «Chi mi liberera da questo corpo votato
alla morte?», si domanda I'apostolo Paolo. E con una confessione gioiosa e riconoscente risponde:
«Siano rese grazie a Dio per mezzo di Gesu Cristo nostro Signore!» (Rm 7,24-25).

La stessa coscienza troviamo in questa preghiera di sant'/Ambrogio di Milano: «Che cos'e, infatti,
I'uomo se tu non lo visiti? Non dimenticare pertanto il debole. Ricordati, o Signore, che mi hai fatto
debole, che mi hai plasmato di polvere. Come potro stare ritto, se tu non ti volgi continuamente per
rendere salda questa argilla, di modo che la mia solidita promani dal tuo volto? "Appena nascondi il
viso, tutte le cose vengono meno™ (Sal 1032,29): se ti volgi, guai a me! Non hai da guardare in me
nient'altro che contagi di delitti: non é utile né essere abbandonati, né esser visti perché, mentre
siam visti, provochiamo disgusto. Possiamo tuttavia pensare che non respinge quelli che vede,
perché purifica quelli che guarda. Lo divora un fuoco, capace di bruciare la colpa (cf Gl 2,3)».165

Morale e nuova evangelizzazione

106. L'evangelizzazione ¢ la sfida piu forte ed esaltante che la Chiesa é chiamata ad affrontare sin
dalla sua origine. In realta, a porre questa sfida non sono tanto le situazioni sociali e culturali che
essa incontra lungo la storia, quanto il mandato di Gesu Cristo risorto, che definisce la ragione
stessa dell'esistenza della Chiesa: «Andate in tutto il mondo e predicate il Vangelo ad ogni creatura»
(Mc 16,15).

Il momento pero che stiamo vivendo, almeno presso numerose popolazioni, € piuttosto quello di
una formidabile provocazione alla «nuova evangelizzazione», ossia all'annuncio del VVangelo
sempre nuovo e sempre portatore di novita, una evangelizzazione che dev'essere «nuova nel suo
ardore, nei suoi metodi e nella sua espressione».166 La scristianizzazione, che pesa su interi popoli
e comunita un tempo gia ricchi di fede e di vita cristiana, comporta non solo la perdita della fede o
comunque la sua insignificanza per la vita, ma anche, e necessariamente, un declino o un
oscuramento del senso morale: e questo sia per il dissolversi della consapevolezza dell'originalita
della morale evangelica, sia per I'eclissi degli stessi principi e valori etici fondamentali. Le tendenze
soggettiviste, relativiste e utilitariste, oggi ampiamente diffuse, si presentano non semplicemente
come posizioni pragmatiche, come dati di costume, ma come concezioni consolidate dal punto di
vista teoretico che rivendicano una loro piena legittimita culturale e sociale.

107. L'evangelizzazione — e pertanto la «nuova evangelizzazione» — comporta anche I'annuncio e
la proposta morale. Gesu stesso, proprio predicando il Regno di Dio e il suo amore salvifico, ha
rivolto I'appello alla fede e alla conversione (cf Mc 1,15). E Pietro, con gli altri Apostoli,
annunciando la risurrezione di Gesu di Nazaret dai morti, propone una vita nuova da vivere, una
«via» da seguire per essere discepoli del Risorto (cf At 2,37- 41; 3,17-20).

Come e ancor piu che per le verita di fede, la nuova evangelizzazione che propone i fondamenti e i
contenuti della morale cristiana manifesta la sua autenticita, e nello stesso tempo sprigiona tutta la
sua forza missionaria, quando si compie attraverso il dono non solo della parola annunciata, ma
anche di quella vissuta. In particolare € la vita di santita, che risplende in tanti membri del Popolo di
Dio, umili e spesso nascosti agli occhi degli uomini, a costituire la via piu semplice e affascinante
sulla quale e dato di percepire immediatamente la bellezza della verita, la forza liberante dell'amore
di Dio, il valore della fedelta incondizionata a tutte le esigenze della legge del Signore, anche nelle
circostanze piu difficili. Per questo la Chiesa, nella sua sapiente pedagogia morale, ha sempre
invitato i credenti a cercare e a trovare nei santi e nelle sante, e in primo luogo nella Vergine Madre
di Dio «piena di grazia» e «tutta santa», il modello, la forza e la gioia per vivere una vita secondo i
comandamenti di Dio e le Beatitudini del VVangelo.

La vita dei santi, riflesso della bonta di Dio — di Colui che «solo & buono» —, costituisce non solo
una vera confessione di fede e un impulso alla sua comunicazione agli altri, ma anche una
glorificazione di Dio e della sua infinita santita. La vita santa porta cosi a pienezza di espressione e
di attuazione il triplice e unitario munus propheticum, sacerdotale et regale che ogni cristiano riceve



in dono nella rinascita battesimale «da acqua e da Spirito» (Gv 3,5). La sua vita morale possiede il
valore di un «culto spirituale» (Rm 12,1; cf Fil 3,3), attinto e alimentato da quella inesauribile
sorgente di santita e di glorificazione di Dio che sono i Sacramenti, in specie I'Eucaristia: infatti,
partecipando al sacrificio della Croce, il cristiano comunica con I'amore di donazione di Cristo ed ¢
abilitato e impegnato a vivere questa stessa carita in tutti i suoi atteggiamenti e comportamenti di
vita. Nell'esistenza morale si rivela e si attua anche il servizio regale del cristiano: quanto piu, con
I'aiuto della grazia, egli obbedisce alla legge nuova dello Spirito Santo, tanto piu cresce nella liberta
alla quale e chiamato mediante il servizio della verita, della carita e della giustizia.

108. Alla radice della nuova evangelizzazione e della vita morale nuova, che essa propone e suscita
nei suoi frutti di santita e di missionarieta, sta lo Spirito di Cristo, principio e forza della fecondita
della santa Madre Chiesa, come ci ricorda Paolo VI: «L'evangelizzazione non sara mai possibile
senza l'azione dello Spirito Santo».167 Allo Spirito di Gesu, accolto dal cuore umile e docile del
credente, si devono dunque il fiorire della vita morale cristiana e la testimonianza della santita nella
grande varieta delle vocazioni, dei doni, delle responsabilita e delle condizioni e situazioni di vita: e
lo Spirito Santo — rilevava gia Novaziano, in questo esprimendo l'autentica fede della Chiesa —
«Colui che ha dato fermezza agli animi ed alle menti dei discepoli, che ha dischiuso i misteri
evangelici, che ha illuminato in loro le cose divine; da Lui rinvigoriti, essi non ebbero timore né
delle carceri né delle catene per il nome del Signore; anzi calpestarono gli stessi poteri e i tormenti
del mondo, armati ormai e rafforzati per mezzo suo, avendo in sé i doni che questo stesso Spirito
elargisce ed invia come gioielli alla Chiesa sposa di Cristo. E Lui, infatti, che nella Chiesa suscita i
profeti, istruisce i maestri, guida le lingue, compie prodigi e guarigioni, produce opere mirabili,
concede il discernimento degli spiriti, assegna i compiti di governo, suggerisce i consigli, ripartisce
ed armonizza ogni altro dono carismatico, e percio rende dappertutto ed in tutto compiutamente
perfetta la Chiesa del Signore».168

Nel contesto vivo di questa nuova evangelizzazione, destinata a generare e a nutrire «la fede che
opera per mezzo della carita» (Gal 5,6) e in rapporto all'opera dello Spirito Santo possiamo ora
comprendere il posto che nella Chiesa, comunita dei credenti, spetta alla riflessione che la teologia
deve sviluppare sulla vita morale, cosi come possiamo presentare la missione e la responsabilita
propria dei teologi moralisti.

Il servizio dei teologi moralisti

109. Chiamata all'evangelizzazione e alla testimonianza di una vita di fede e tutta la Chiesa, resa
partecipe del munus propheticum del Signore Gesu mediante il dono del suo Spirito. Grazie alla
presenza permanente in essa dello Spirito di verita (cf Gv 14,16-17) «la totalita dei fedeli che hanno
ricevuto l'unzione dello Spirito Santo (cf 1 Gv 2,20. 27) non puo sbhagliarsi nel credere, e manifesta
questa sua proprieta peculiare mediante il senso soprannaturale della fede di tutto il popolo, quando
"dai Vescovi fino agli ultimi fedeli laici" esprime I'universale suo consenso in materia di fede e di
costumi».169

Per compiere la sua missione profetica, la Chiesa deve continuamente risvegliare o «ravvivare» la
propria vita di fede (cf 2 Tm 1,6), in particolare mediante una riflessione sempre piu approfondita,
sotto la guida dello Spirito Santo, sul contenuto della fede stessa. E al servizio di questa «ricerca
credente dell'intelligenza della fede» che si pone, in modo specifico, la «vocazione» del teologo
nella Chiesa: «Fra le vocazioni suscitate dallo Spirito nella Chiesa — leggiamo nell'lstruzione
Donum veritatis — si distingue quella del teologo, che in modo particolare ha la funzione di
acquisire, in comunione con il Magistero, un'intelligenza sempre piu profonda della Parola di Dio
contenuta nella Scrittura ispirata e trasmessa dalla Tradizione viva della Chiesa. Di sua natura la
fede fa appello all'intelligenza, perché svela all'uomo la verita sul suo destino e la via per
raggiungerlo. Anche se la verita rivelata € superiore ad ogni nostro dire ed i nostri concetti sono
imperfetti di fronte alla sua grandezza ultimamente insondabile (cf Ef 3,19), essa invita tuttavia la



ragione — dono di Dio fatto per cogliere la verita — ad entrare nella sua luce, diventando cosi
capace di comprendere in una certa misura quanto ha creduto. La scienza teologica, che,
rispondendo all'invito della voce della verita, cerca l'intelligenza della fede, aiuta il Popolo di Dio,
secondo il comandamento dell'Apostolo (cf 1 Pt 3,15), a rendere conto della sua speranza a coloro
che lo richiedono».170

E fondamentale per definire I'identita stessa e, di conseguenza, per attuare la missione propria della
teologia riconoscerne I'intimo e vivo nesso con la Chiesa, il suo mistero, la sua vita e missione: «La
teologia é scienza ecclesiale, perché cresce nella Chiesa e agisce sulla Chiesa... Essa € a servizio
della Chiesa e deve quindi sentirsi dinamicamente inserita nella missione della Chiesa,
particolarmente nella sua missione profetica».171 Per sua natura e dinamismo la teologia autentica
puo fiorire e svilupparsi solo mediante una convinta e responsabile partecipazione e «appartenenza»
alla Chiesa quale «comunita di fede», cosi come a questa stessa Chiesa e alla sua vita di fede torna
il frutto della ricerca e dell'approfondimento teologico.

110. Quanto si € detto circa la teologia in genere puo e dev'essere riproposto per la teologia morale,
colta nella sua specificita di riflessione scientifica sul Vangelo come dono e comandamento di vita
nuova, sulla vita «secondo la verita nella carita» (Ef 4,15), sulla vita di santita della Chiesa, nella
quale risplende la verita del bene portato sino alla sua perfezione. Non solo nell'ambito della fede,
ma anche e in modo indivisibile nell'ambito della morale, interviene il Magistero della Chiesa, il cui
compito e «di discernere, mediante giudizi normativi per la coscienza dei fedeli, gli atti che sono in
se stessi conformi alle esigenze della fede e ne promuovono I'espressione nella vita, e quelli che al
contrario, per la loro malizia intrinseca, sono incompatibili con queste esigenze».172 Predicando i
comandamenti di Dio e la carita di Cristo, il Magistero della Chiesa insegna ai fedeli anche i
precetti particolari e determinati e chiede loro di considerarli in coscienza come moralmente
obbligatori. Svolge, inoltre, un importante compito di vigilanza, avvertendo i fedeli della presenza
di eventuali errori, anche solo impliciti, quando la loro coscienza non giunge a riconoscere la
giustezza e la verita delle regole morali che il Magistero insegna.

S'inserisce qui il compito specifico di quanti per mandato dei legittimi Pastori insegnano teologia
morale nei Seminari e nelle Facolta Teologiche. Essi hanno il grave dovere di istruire i fedeli —
specialmente i futuri Pastori — su tutti i comandamenti e le norme pratiche che la Chiesa dichiara
con autorita.173 Nonostante gli eventuali limiti delle argomentazioni umane presentate dal
Magistero, i teologi moralisti sono chiamati ad approfondire le ragioni dei suoi insegnamenti, ad
illustrare la fondatezza dei suoi precetti e la loro obbligatorieta, mostrandone la mutua connessione
e il rapporto con il fine ultimo dell'uomo.174 Spetta ai teologi moralisti esporre la dottrina della
Chiesa e dare, nell'esercizio del loro ministero, I'esempio di un assenso leale, interno ed esterno,
all'insegnamento del Magistero sia nel campo del dogma che in quello della morale.175 Unendo le
loro forze per collaborare col Magistero gerarchico, i teologi avranno a cuore di mettere sempre
meglio in luce i fondamenti biblici, le significazioni etiche e le motivazioni antropologiche che
sostengono la dottrina morale e la visione dell'uomo proposte dalla Chiesa.

111. Il servizio che nell'ora attuale i teologi moralisti sono chiamati a dare € di primaria importanza,
non solo per la vita e la missione della Chiesa, ma anche per la societa e la cultura umana. Tocca a
loro, in intima e vitale connessione con la teologia biblica e dogmatica, sottolineare nella riflessione
scientifica «l'aspetto dinamico che fa risaltare la risposta, che I'uomo deve dare all'appello divino
nel processo della sua crescita nell'amore, nell'ambito di una comunita salvifica. In tal modo la
teologia morale acquistera una dimensione spirituale interna, rispondendo alle esigenze di sviluppo
pieno della imago Dei, che € nell'uomo, e alle leggi del processo spirituale descritto nell'ascetica e
mistica cristiane».176

Certamente oggi la teologia morale e il suo insegnamento si trovano di fronte a una particolare
difficolta. Poiché la morale della Chiesa implica necessariamente una dimensione normativa, la
teologia morale non puo ridursi a un sapere elaborato solo nel contesto delle cosiddette scienze



umane. Mentre queste si occupano del fenomeno della moralita come fatto storico e sociale, la
teologia morale, che pur deve servirsi delle scienze dell'uomo e della natura, non é pero subordinata
ai risultati dell'osservazione empirico-formale o della comprensione fenomenologica. In realta, la
pertinenza delle scienze umane in teologia morale e sempre da commisurare alla domanda
originaria: Che cosa € il bene o il male? Che cosa fare per ottenere la vita eterna?

112. 1l teologo moralista deve pertanto esercitare un accurato discernimento nel contesto
dell'odierna cultura prevalentemente scientifica e tecnica, esposta ai pericoli del relativismo, del
pragmatismo e del positivismo. Dal punto di vista teologico, i principi morali non sono dipendenti
dal momento storico nel quale sono scoperti. Il fatto poi che taluni credenti agiscano senza seguire
gli insegnamenti del Magistero o considerino a torto come moralmente giusta una condotta
dichiarata dai loro Pastori come contraria alla legge di Dio, non puo costituire argomento valido per
rifiutare la verita delle norme morali insegnate dalla Chiesa. L'affermazione dei principi morali non
e di competenza dei metodi empirico-formali. Senza negare la validita di tali metodi, ma anche
senza restringere ad essi la sua prospettiva, la teologia morale, fedele al senso soprannaturale della
fede, prende in considerazione soprattutto la dimensione spirituale del cuore umano e la sua
vocazione all'amore divino.

Infatti, mentre le scienze umane, come tutte le scienze sperimentali, sviluppano un concetto
empirico e statistico di «normalita», la fede insegna che una simile normalita porta in sé le tracce di
una caduta dell'uomo dalla sua situazione originaria, ossia € intaccata dal peccato. Solo la fede
cristiana indica all'uomo la via del ritorno al «principio» (cf Mt 19,8), una via che spesso & ben
diversa da quella della normalita empirica. In tal senso le scienze umane, nonostante il grande
valore delle conoscenze che offrono, non possono essere assunte come indicatori decisivi delle
norme morali. E il Vangelo che svela la verita integrale sull'uomo e sul suo cammino morale, e cosi
illumina e ammonisce i peccatori annunciando loro la misericordia di Dio, il quale incessantemente
opera per preservarli tanto dalla disperazione di non poter conoscere ed osservare la legge divina
quanto dalla presunzione di potersi salvare senza merito. Egli inoltre ricorda loro la gioia del
perdono, che solo concede la forza di riconoscere nella legge morale una verita liberatrice, una
grazia di speranza, un cammino di vita.

113. L'insegnamento della dottrina morale implica I'assunzione consapevole di queste responsabilita
intellettuali, spirituali e pastorali. Percio, i teologi moralisti, che accettano I'incarico di insegnare la
dottrina della Chiesa, hanno il grave dovere di educare i fedeli a questo discernimento morale,
all'impegno per il vero bene e al ricorso fiducioso alla grazia divina.

Se gli incontri e i conflitti di opinione possono costituire espressioni normali della vita pubblica nel
contesto di una democrazia rappresentativa, la dottrina morale non puo certo dipendere dal semplice
rispetto di una procedura; essa infatti non viene minimamente stabilita seguendo le regole e le
forme di una deliberazione di tipo democratico. Il dissenso, fatto di calcolate contestazioni e di
polemiche attraverso i mezzi della comunicazione sociale, & contrario alla comunione ecclesiale e
alla retta comprensione della costituzione gerarchica del Popolo di Dio. Nell'opposizione
all'insegnamento dei Pastori non si puo riconoscere una legittima espressione né della liberta
cristiana né delle diversita dei doni dello Spirito. In questo caso, i Pastori hanno il dovere di agire in
conformita con la loro missione apostolica, esigendo che sia sempre rispettato il diritto dei fedeli a
ricevere la dottrina cattolica nella sua purezza e integrita: «Il teologo, non dimenticando mai di
essere anch'egli membro del Popolo di Dio, deve nutrire rispetto nei suoi confronti e impegnarsi nel
dispensargli un insegnamento che non leda in alcun modo la dottrina della fede».177

Le nostre responsabilita di Pastori

114. La responsabilita verso la fede e la vita di fede del Popolo di Dio grava in una forma peculiare
e propria sui Pastori, come ci ricorda il Concilio Vaticano II: «Tra le funzioni principali dei VVescovi



eccelle la predicazione del VVangelo. | Vescovi, infatti, sono gli araldi della fede, che portano a
Cristo nuovi discepoli, sono i Dottori autentici, cioé rivestiti dell'autorita di Cristo, che predicano al
popolo loro affidato la fede da credere e da applicare nella pratica della vita, che illustrano questa
fede alla luce dello Spirito Santo, traendo fuori dal tesoro della Rivelazione cose nuove e vecchie
(cf Mt 13,52), la fanno fruttificare e vegliano per tener lontano dal loro gregge gli errori che lo
minacciano (cf 2 Tm 4,1-4)».178

E nostro comune dovere, e prima ancora nostra comune grazia, insegnare ai fedeli come Pastori e
Vescovi della Chiesa, cio che li conduce sulla via di Dio, cosi come fece un giorno il Signore Gesu
con il giovane del VVangelo. Rispondendo alla sua domanda: «Che cosa devo fare di buono per
ottenere la vita eterna?», Gesu ha rimandato a Dio, Signore della creazione e dell'Alleanza; ha
ricordato i comandamenti morali, gia rivelati nell'Antico Testamento; ne ha indicato lo spirito e la
radicalita invitando alla sua sequela nella poverta, nell'umilta e nell'amore: «Vieni e seguimil». La
verita di questa dottrina ha avuto il suo sigillo sulla Croce nel sangue di Cristo: essa e divenuta,
nello Spirito Santo, la legge nuova della Chiesa e di ogni cristiano.

Questa «risposta» alla domanda morale ¢ affidata da Gesu Cristo in un modo particolare a noi
Pastori della Chiesa, chiamati a renderla oggetto del nostro insegnamento, nell'adempimento
dunque del nostro munus propheticum. Nello stesso tempo la nostra responsabilita di Pastori, nei
riguardi della dottrina morale cristiana, deve attuarsi anche nella forma del munus sacerdotale: cio
avviene quando dispensiamo ai fedeli i doni di grazia e di santificazione come risorsa per obbedire
alla legge santa di Dio, e quando con la nostra costante e fiduciosa preghiera sosteniamo i credenti
perché siano fedeli alle esigenze della fede e vivano secondo il Vangelo (cf Col 1,9-12). La dottrina
morale cristiana deve costituire, oggi soprattutto, uno degli ambiti privilegiati della nostra vigilanza
pastorale, dell'esercizio del nostro munus regale.

115. E la prima volta, infatti, che il Magistero della Chiesa espone con una certa ampiezza gli
elementi fondamentali di tale dottrina, e presenta le ragioni del discernimento pastorale necessario
in situazioni pratiche e culturali complesse e talvolta critiche.

Alla luce della Rivelazione e dell'insegnamento costante della Chiesa e specialmente del Concilio
Vaticano Il, ho brevemente richiamato i tratti essenziali della liberta, i valori fondamentali connessi
con la dignita della persona e con la verita dei suoi atti, cosi da poter riconoscere, nell'obbedienza
alla legge morale, una grazia e un segno della nostra adozione nel Figlio unico (cf Ef 1,4-6). In
particolare, con questa Enciclica, vengono proposte valutazioni su alcune tendenze attuali nella
teologia morale. Le comunico ora, in obbedienza alla parola del Signore che a Pietro ha affidato
I'incarico di confermare i suoi fratelli (cf Lc 22,32), per illuminare e aiutare il nostro comune
discernimento.

Ciascuno di noi conosce I'importanza della dottrina che rappresenta il nucleo dell'insegnamento di
questa Enciclica e che oggi viene richiamata con l'autorita del successore di Pietro. Ciascuno di noi
puo avvertire la gravita di quanto e in causa, non solo per le singole persone ma anche per l'intera
societa, con la riaffermazione dell'universalita e della immutabilita dei comandamenti morali, € in
particolare di quelli che proibiscono sempre e senza eccezioni gli atti intrinsecamente cattivi.

Nel riconoscere tali comandamenti il cuore cristiano e la nostra carita pastorale ascoltano I'appello
di Colui che «ci ha amati per primo» (1 Gv 4,19). Dio ci chiede di essere santi come egli & santo (cf
Lv 19,2), di essere — in Cristo — perfetti come egli e perfetto (cf Mt 5,48): I'esigente fermezza del
comandamento si fonda sull'inesauribile amore misericordioso di Dio (cf Lc 6, 36), e il fine del
comandamento é di condurci, con la grazia di Cristo, sulla via della pienezza della vita propria dei
figli di Dio.

116. Abbiamo il dovere, come Vescovi, di vigilare perché la Parola di Dio sia fedelmente insegnata.
Miei Confratelli nell'Episcopato, fa parte del nostro ministero pastorale vegliare sulla trasmissione
fedele di questo insegnamento morale e ricorrere alle misure opportune perché i fedeli siano
custoditi da ogni dottrina e teoria ad esso contraria. In questo compito siamo tutti aiutati dai teologi;



tuttavia, le opinioni teologiche non costituiscono né la regola né la norma del nostro insegnamento.
La sua autorita deriva, con l'assistenza dello Spirito Santo e nella comunione cum Petro et sub
Petro, dalla nostra fedelta alla fede cattolica ricevuta dagli Apostoli. Come Vescovi, abbiamo
I'obbligo grave di vigilare personalmente perché la «sana dottrina» (1 Tm 1,10) della fede e della
morale sia insegnata nelle nostre diocesi.

Una particolare responsabilita si impone ai Vescovi per quanto riguarda le istituzioni cattoliche. Si
tratti di organismi per la pastorale familiare o sociale, oppure di istituzioni dedicate
all'insegnamento o alle cure sanitarie, i VVescovi possono erigere e riconoscere queste strutture e
delegare loro alcune responsabilita; tuttavia non sono mai esonerati dai loro propri obblighi. Spetta
a loro, in comunione con la Santa Sede, il compito di riconoscere, o di ritirare in casi di grave
incoerenza, l'appellativo di «cattolico» a scuole, 179 universita, 180 cliniche e servizi socio-sanitari,
che si richiamano alla Chiesa.

117. Nel cuore del cristiano, nel nucleo piu segreto del- I'uomo, risuona sempre la domanda che un
giorno il giovane del VVangelo rivolse a Gesu: «Maestro, che cosa devo fare di buono per ottenere la
vita eterna?» (Mt 19,16). Occorre pero che ciascuno la rivolga al Maestro «buono», perché é l'unico
che possa rispondere nella pienezza della verita, in ogni situazione, nelle piu diverse circostanze. E
quando i cristiani gli rivolgono la domanda che sale dalla loro coscienza, il Signore risponde con le
parole dell'Alleanza Nuova affidate alla sua Chiesa. Ora, come dice di sé I'Apostolo, noi siamo
mandati «a predicare il vangelo; non pero con un discorso sapiente, perché non sia resa vana la
croce di Cristo» (1 Cor 1,17). Per questo la risposta della Chiesa alla domanda dell'uomo ha la
saggezza e la potenza di Cristo crocifisso, la Verita che si dona.

Quando gli uomini pongono alla Chiesa le domande della loro coscienza, quando nella Chiesa i
fedeli si rivolgono ai Vescovi e ai Pastori, nella risposta della Chiesa c'e la voce di Gesu Cristo, la
voce della verita circa il bene e il male. Nella parola pronunciata dalla Chiesa risuona, nellintimo
delle persone, la voce di Dio, che «solo & buono» (Mt 19,17), che solo «e amore» (1 Gv 4,8.16).
Nell'unzione dello Spirito questa parola dolce ed esigente si fa luce e vita per I'uomo. E ancora
I'apostolo Paolo ad invitarci alla fiducia, perché «la nostra capacita viene da Dio, che ci ha resi
ministri adatti di una Nuova Alleanza, non della lettera ma dello Spirito... 1l Signore é lo Spirito e
dove c'e lo Spirito del Signore c'e liberta. E noi tutti, a viso scoperto, riflettendo come in uno
specchio la gloria del Signore, veniamo trasformati in quella medesima immagine, di gloria in
gloria, secondo l'azione dello Spirito del Signore» (2 Cor 3,5-6.17-18).

Conclusione
Maria Madre di misericordia

118. Affidiamo, al termine di queste considerazioni, noi stessi, le sofferenze e le gioie della nostra
esistenza, la vita morale dei credenti e degli uomini di buona volonta, le ricerche degli studiosi di
morale a Maria, Madre di Dio e Madre di misericordia.

Maria e Madre di misericordia perché Gesu Cristo, suo Figlio, € mandato dal Padre come
Rivelazione della misericordia di Dio (cf Gv 3, 16-18). Egli &€ venuto non per condannare ma per
perdonare, per usare misericordia (cf Mt 9,13). E la misericordia piu grande sta nel suo essere in
mezzo a noi e nella chiamata che ci € rivolta ad incontrare Lui e a confessarlo, insieme con Pietro,
come «il Figlio del Dio vivente» (Mt 16,16). Nessun peccato dell'uomo puo cancellare la
misericordia di Dio, puo impedirle di sprigionare tutta la sua forza vittoriosa, se appena la
invochiamo. Anzi, lo stesso peccato fa risplendere ancora di pit I'amore del Padre che, per riscattare
lo schiavo, ha sacrificato il suo Figlio: 181 la sua misericordia per noi e redenzione. Questa
misericordia giunge a pienezza con il dono dello Spirito, che genera ed esige la vita nuova. Per
quanto numerosi e grandi siano gli ostacoli opposti dalla fragilita e dal peccato dell'uomo, lo
Spirito, che rinnova la faccia della terra (cf Sal 1031,30), rende possibile il miracolo del



compimento perfetto del bene. Questo rinnovamento, che da la capacita di fare cio che & buono,
nobile, bello, gradito a Dio e conforme alla sua volonta, é in un certo senso la fioritura del dono
della misericordia, che libera dalla schiavitu del male e da la forza di non peccare piu. Attraverso il
dono della vita nuova Gesu ci rende partecipi del suo amore e ci conduce al Padre nello Spirito.

119. E questa la consolante certezza della fede cristiana, alla quale essa deve la sua profonda
umanita e la sua straordinaria semplicita. Talvolta, nelle discussioni sui nuovi complessi problemi
morali, pud sembrare che la morale cristiana sia in se stessa troppo difficile, ardua da comprendere
e quasi impossibile da praticare. Cio e falso, perché essa consiste, in termini di semplicita
evangelica, nel seguire Gesu Cristo, nell'abbandonarsi a Lui, nel lasciarsi trasformare dalla sua
grazia e rinnovare dalla sua misericordia, che ci raggiungono nella vita di comunione della sua
Chiesa. «Chi vuole vivere — ci ricorda sant'/Agostino —, ha dove vivere, ha donde vivere. Si
avvicini, creda, si lasci incorporare per essere vivificato. Non rifugga dalla compagine delle
membra».182 Puo capire dunque I'essenza vitale della morale cristiana, con la luce dello Spirito,
ogni uomo, anche il meno dotto, anzi soprattutto chi sa conservare un «cuore semplice» (Sal
852,11). D'altra parte, questa semplicita evangelica non esime dall'affrontare la complessita del
reale, ma puo introdurre alla sua pit vera comprensione, perché la sequela di Cristo mettera
progressivamente in luce i caratteri dell'autentica moralita cristiana e dara, al tempo stesso, I'energia
di vita per la sua realizzazione. E compito del Magistero della Chiesa vegliare perché il dinamismo
della sequela di Cristo si sviluppi in modo organico, senza che ne vengano falsate o occultate le
esigenze morali, con tutte le loro conseguenze. Chi ama Cristo osserva i suoi comandamenti (cf Gv
14,15).

120. Maria € Madre di misericordia anche perche a lei Gesu affida la sua Chiesa e I'intera umanita.
Ai piedi della Croce, quando accetta Giovanni come figlio, quando chiede, insieme con Cristo, il
perdono al Padre per coloro che non sanno quello che fanno (cf Lc 23,34), Maria in perfetta docilita
allo Spirito sperimenta la ricchezza e l'universalita dell'amore di Dio, che le dilata il cuore e la fa
capace di abbracciare I'intero genere umano. E resa, in tal modo, Madre di tutti noi, e di ciascuno di
noi, Madre che ci ottiene la misericordia divina.

Maria e segno luminoso ed esempio affascinante di vita morale: «la vita di lei sola e insegnamento
per tutti», scrive sant’/Ambrogio, 183 che rivolgendosi in particolare alle vergini ma in un orizzonte
aperto a tutti cosi afferma: «Il primo ardente desiderio di imparare lo da la nobilta del maestro. E
chi e piu nobile della Madre di Dio? o piu splendida di Colei che fu eletta dallo stesso
Splendore?».184 Maria vive e realizza la propria liberta donando se stessa a Dio ed accogliendo in
sé il dono di Dio. Custodisce nel suo grembo verginale il Figlio di Dio fatto uomo fino al tempo
della nascita, lo alleva, lo fa crescere e lo accompagna in quel gesto supremo di liberta, che ¢ il
sacrificio totale della propria vita. Con il dono di se stessa, Maria entra pienamente nel disegno di
Dio, che si dona al mondo. Accogliendo e meditando nel suo cuore avvenimenti che non sempre
comprende (cf Lc 2,19), diventa il modello di tutti coloro che ascoltano la parola di Dio e la
osservano (cf Lc 11, 28) e merita il titolo di «Sede della Sapienza». Questa Sapienza e Gesu Cristo
stesso, il Verbo eterno di Dio, che rivela e compie perfettamente la volonta del Padre (cf Eb 10,5-
10). Maria invita ogni uomo ad accogliere questa Sapienza. Anche a noi rivolge I'ordine dato ai
servi, a Cana in Galilea durante il banchetto di nozze: «Fate quello che egli vi dira» (Gv 2,5).
Maria condivide la nostra condizione umana, ma in una totale trasparenza alla grazia di Dio. Non
avendo conosciuto il peccato, ella é in grado di compatire ogni debolezza. Comprende l'uomo
peccatore e lo ama con amore di Madre. Proprio per questo sta dalla parte della verita e condivide il
peso della Chiesa nel richiamare a tutti e sempre le esigenze morali. Per lo stesso motivo non
accetta che I'uomo peccatore venga ingannato da chi pretenderebbe di amarlo giustificandone il
peccato, perché sa che in tal modo sarebbe reso vano il sacrificio di Cristo, suo Figlio. Nessuna
assoluzione, offerta da compiacenti dottrine anche filosofiche o teologiche, puo rendere I'uomo



veramente felice: solo la Croce e la gloria di Cristo risorto possono donare pace alla sua coscienza e
salvezza alla sua vita.

O Maria,

Madre di misericordia,

veglia su tutti

perché non venga resa vana la croce di Cristo,

perché I'uomo non smarrisca la via del bene,perché I'uomo non smarrisca la via del bene,
non perda la coscienza del peccato,non perda la coscienza del peccato,

cresca nella speranza in Dio

«ricco di misericordia» (Ef 2,4),

compia liberamente le opere buone

da Lui predisposte (cf Ef 2,10)

e sia cosi con tutta la vita

«a lode della sua gloria» (Ef 1,12).

Dato a Roma, presso San Pietro, il 6 agosto, festa della Trasfigurazione del Signore, dell'anno 1993,
decimoquinto del mio Pontificato.

1 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et Spes, 22.

2 Cf CONC. ECUM. VAT. I, Cost. past. sulla Chiesa Lumen Gentium, 1.

3 Cfibid., 9.

4 CONC. ECUM. VAT. Il, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et Spes, 4.

5 PAOLO VI, Allocuzione all’ Assemblea Generale delle Nazioni Unite (4 Ottobre 1965), 1: AAS
57 (1965), 878; cf Lett. Enc. Populorum Progressio (26 Marzo 1967), 13: AAS 59 (1967),
263-264.

6 Cf CONC. ECUM. VAT. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et Spes,
16.

7 Cost. past. sulla Chiesa Lumen Gentium, 16.



8 Pio XII had already pointed out this doctrinal development: cf

"Radio Message" for the Fiftieth Anniversary of the Encyclical

Letter "Rerum Novarum™ of Leo XIII (1 Giugno 1941): AAS 33 (1941),
195-205. Also JOHN XXIII, Encyclical Letter "Mater et Magistra"™

(15 Maggio 1961): AAS 53 (1961), 410-413.

9 Apostolic Letter "Spiritus Domini" (1 Agosto 1987): AAS
79(1987), 1374.

10 "Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1692.

11 Cost. Apost. Fidei Depositum (11 Ottobre 1992), 4.

12 Cf CONC. ECUM. VAT. Il, Cost. past. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 10.

13 Cf Lett. Apost. Parati semper ai Giovani e alle Giovani del mondo in occasione dell’Anno
Internazionale della Gioventu (31 Marzo 1985), 2-8: AAS 77 (1985), 581-600.

14 Cf Decr. Sulla formazione sacerdotale Optatam Totius, 16.

15 Lett. Enc. Redemptor Hominis (4 Marzo 1979), 13: AAS 71 (1979), 282.

16 Ibid. 10; I. c., 274.

17 Exameron, Dies VI, sermo 1X, 8, 50: CSEL 32, 241.

18 S. Leone Magno, Sermo XCIlI, cap. 111 PL 54 454.



19 S. Tommaso D’Aquino In Duo Praecepta Caritatis et in Decem Legis Praecepta. Prologus:
Opuscula Theologica, 11, NO. 1129, Ed. Taurinens. (1954), 245; cf Summa Theologiae, I-11, g. 91,
a. 2; Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1955.

20 Cf S. Massimo il Confessore, Quaestiones ad Thalassium, g. 64: PG 90, 723-728.

21 CONC. ECUM. VAT. Il, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes
24,

22 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2070.

23 In lohannis Evangelium Tractatus, 41, 10: CCL 36, 363.

24 Cf S. Agostino, De Sermone Domini in Monte, 1, 1, 1: CCL 35, 1-2.

25 In Psalmum CXVIII Expositio, sermo 18, 37: PL 15, 1541; cf S. Cromazio di Aquileia, Tractatus
in Mathaeum, XX, I, 1-4: CCL 9/A, 291-292.

26 Cf Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1717.

27 In lohannis Evangelium Tractatus, 41, 10: CCL 36, 363.

28 Ibid., 21, 8: CCL 36, 216.

29 Ibid., 82, 3: CCL 36, 555.

30 De spiritu et littera, 19, 4: CSEL 60, 187.



31 Confessiones, X, 29, 40: CCL 27, 176; cf De gratia et libero arbi-trio, XV: PL 44, 8909.

32 Cf De spiritu et littera, 21, 36; 26, 46: CSEL 60, 189-190; 200-201.

33 Cf Summa Theologiae, I-11, g. 106, a. 1, conclus. e ad 2 um.

34 In Matthaeum, hom. I, 1: PG 57, 15.

35 Cf S. Ireneo, Adversus haereses, 1V, 26, 2-5: SCh 100/2, 718-729.

36 Cf S. Giustino, Apologia I, 66: PG 6, 427-430.

37 Cf 1 Pt 2, 12ss.; Didaché, 11, 2: Patres Apostolici, ed. F.X. Funk, I, 6-9; Clemente d'Alessandria,
Paedagogus, I, 10; 11, 10: PG 8, 355-364; 497-536; Tertulliano, Apologeticum, 1X, 8: CSEL, 69, 24.

38 Cf S. Ignazio di Antiochia, Ad Magnesios, 1V, 1-2: Patres Apo-stolici, ed. F.X. Funk, I, 234-
235; S. Ireneo, Adversus haereses, 1V, 33, 1. 6. 7: SCh 100/2, 802-805; 814-815; 816-819.

39 Cost. dogm. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 8.

40 Cf Ibid.

41 1bid., 10.

42 Codice di Diritto Canonico, can. 747, 2.



43 Cost. dogm. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 7.

44 Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contem-poraneo Gaudium et spes, 22.

45 Decr. sulla formazione sacerdotale Optatam totius, 16.

46 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 62.

47 Ibid.

48 Cf Conc. Ecum. Vat. 1, Cost. dogm. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 10.

49 Cf Conc. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. sulla fede cattolica Dei Filius, cap. 4: DS, 3018.

50 Conc. Ecum. Vat. 1, Dich. sulle relazioni della Chiesa con le reli=gioni non cristiane Nostra
aetate, 1.

51 Cf Conc. Ecum. Vat. |1, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 43-
44,

52 Dich. sulla liberta religiosa Dignitatis humanae, 1, con rimando a Giovanni XXIII, Lett. enc.
Pacem in terris (11 aprile 1963): AAS 55 (1963), 279; Ibid., 165, e a Pio XII, Radiomessaggio (24
dicembre 1944): AAS 37(1944), 14.

53 Dich. sulla liberta religiosa Dignitatis humanae, 1.

54 Cf Lett. enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), 17: AAS 71 (1979), 295-300; Discorso ai
partecipanti al V Colloquio Internazio-nale di Studi Giuridici (10 marzo 1984), 4: Insegnamenti



VII, 1 (1984), 656; Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruz. su li-berta cristiana e
liberazione Libertatis conscientia (22 marzo 1986), 19: AAS 79 (1987), 561.

55 Cf Conc. Ecum. Vat. I, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo con-temporaneo Gaudium et spes,
11.

56 Ibid., 17.

57 Ibid.

58 Cf Conc. Ecum. Vat. |1, Dich. sulla liberta religiosa Dignitatis humanae, 2; cf anche Gregorio
XVI, Epist. enc. Mirari vos arbitramur (15 agosto 1832): Acta Gregorii Papae XVI, 169-174; Pio
IX, Epi-st. enc. Quanta cura (8 dicembre 1864) Pii IX P.M. Acta, I, 3, 687-700; Leone XIII, Lett.
enc. Libertas praestantissimum (20 giugno 1888): Leonis XI1I P.M. Acta, VIII, Romae 1889, 212-
246.

59 A Letter Addressed to His Grace the Duke of Norfolk: Certain Difficulties Felt by Anglicans in
Catholic Teaching (Uniform Edition: Longman, Green and Company, London 1868-1881), vol. 2,
p. 250.

60 Cf Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 40 e 43.

61 Cf S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, I-11, g. 71, a. 6; vedi anche ad 5um.

62 Cf Pio XII, Lett. enc. fiumani generis (12 agosto 1950): AAS 42 (1950), 561-562.

63 Cf Conc. Ecum. Trident., Sessio VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, cann. 19-21:
DS, 1569-1571.

64 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 17.



65 De hominis opificio, e. 4: PG 44, 135-136.

66 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 36.

67 Ibid.

68 Ibid.

69 Cf S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, I-11, g. 93, a. 3, ad 2um, citato da Giovanni
XXIII, Lett. enc. Pacem in terris (11 aprile 1963): AAS 55 (1963), 271.

70 Conc. Ecum. Vat. |1, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 41.

71 S. Tommaso d'Aquino, In duo praecepta caritatis et in decem legis praecepta. Prologus:
Opuscula theologica, 11, n. 1129, Ed. Taurinens. (1954), 245.

72 Cf Discorso a un gruppo di vescovi degli Stati Uniti d'’America in visita «ad limina» (15 ottobre
1988), 6: InsegnamentiXIl, 3 (1988), 1228.

73 Cf Conc. Ecum. Vat. I, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 47.

74 Cf S. Agostino, Enarratio in Psalmum LXII 16: CCL 39, 804.

75 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 17.

76 Summa Theologiae, I-11, g. 91, a. 2.



77 Cf Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1955.

78 Dich. sulla liberta religiosa Dignitatis humanae,3.

79 Contra Faustum, lib. 22, cap. 27: PL 42, 418.

80 Summa Theologiae, I-11, g. 93, a. 1.

81 Cf ibid., I-11, g. 90, a. 4, ad 1um.

82 Ibid., I-11, . 91, a.2.

83 Lett. enc. Libertas praestantissimum (20 giugno 1888): Leonis XIII P.M. Acta, VIII, Romae
1889, 2109.

84 In Epistulam ad Romanos, c. VIII, lect. 1.

85 Cf Sess. VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, cap. 1: DS, 1521.

86 Cf Conc. Ecum. Viennens., Cost. Fidei catholicae: DS, 902; Conc. Ecum. Lateranens. V, Bolla
Apostolici regiminis: DS, 1440.

87 Conc. Ecum. Vat. 1, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 14.

88 Cf Sess. VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, cap. 15: DS, 1544. L'Esortazione
apostolica post-sinodale, circa la riconciliazione e la penitenza nella missione della Chiesa oggi, cita
altri testi dell'Antico e del Nuovo Testamento, che riprovano quali peccati mortali alcuni



comportamenti dipendenti dal corpo: cf Reconciliatio et paenitentia (2 dicembre 1984), 17: AAS 77
(1985), 218-223.

89 Conc. Ecum. Vat. I, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 51.

90 Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruzione sul rispetto della vita umana nascente e la
dignita della procreazione Donum vitae (22 febbraio 1987), Introd. 3: AAS 80 (1988), 74; cf Paolo
VI, Lett. enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), 10: AAS 60 (1968), 487-488.

91 Esort. ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), 11: AAS 74 (1982), 92.

92 De Trinitate, XIV, 15, 21: CCL 50/A, 451.

93 Cf S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, I-11, g. 94, a. 2.

94 Cf Conc. Ecum. Vat. I, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 10;
S. Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. su alcune questioni di etica sessuale Persona
humana (29 dicembre 1975), 4: AAS 68 (1976), 80: «In realta, la rivelazione divina e, nel suo
proprio ordine, la sapienza filosofica, mettendo in rilievo esigenze autentiche dell'umanita, percio
stesso manifestano necessariamente l'esistenza di leggi immutabili, inscritte negli elementi
costitutivi della natura umana e che si manifestano identiche in tutti gli esseri dotati di ragione».

95 Conc. Ecum. Vat. I, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 29.

96 Cf ibid., 16.

97 Ibid., 10.

98 Cf S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, I-11, g. 108, a. 1. S. Tommaso fonda il carattere
non meramente formale ma contenutisticamente determinato delle norme morali, anche nell'ambito
della Legge Nuova, nell'assunzione della natura umana da parte del Verbo.



99 S. Vincenzo di Lérins, Commonitorium primum, c. 23: PL 50, 668.

100 Lo sviluppo della dottrina morale della Chiesa € simile a quello della dottrina della fede: cf
Con. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. sulla fede cattolica Dei Filius, cap. 4: DS, 3020, e cap. 4: DS, 3024.
Anche alla dottrina morale si applicano le parole pronunciate da Giovanni XXIII in occasione
dell'apertura del Concilio Vaticano Il (11 ottobre 1962); «Occorre che questa dottrina (= la dottrina
cristiana nella sua integralita) certa e immutabile, che dev'essere fedelmente rispettata, sia
approfondita e presentata in modo che risponda alle esigenze del nostro tempo. Altra cosa € infatti il
deposito stesso della fede, vale a dire le verita contenute nella nostra venerabile dottrina, e altra cosa
e la forma con cui quelle vengono enunciate, conservando ad esse tuttavia lo stesso senso e la stessa
portata»: AAS 54 (1962), 792; cf L'Osservatore Romano, 12 ottobre 1962, p. 2.

101 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 16.

102 Ibid.

103 In Il librum Sentent., dist. 39, a. 1, g. 3, concl.: Ed. Ad Claras Aquas, 11, 907 b.

104 Discorso (Udienza generale, 17 agosto 1985), 2: Insegnamenti V1, 2(1983), 256.

105 Suprema S. Congregazione del Sant'Offizio, Istmz. sull'«etica della situazione» Contra
doctrinam (2 febbraio 1956): AAS 48 (1956), 144.

106 Lett. enc. Dominum et vivificantem (18 maggio 1986), 45: AAS 78 (1986), 859; cf Conc.
Ecum. Vat. I, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 16; Dich. sulla
liberta religiosa Dignitatis humanae, 3.

107 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 16.

108 Cf S. Tommaso d'Aquino, De Ventate, g. 17, a. 4.



109 Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 16.

110 Cf S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, IlI-11, g. 45, a. 2.

111 Dich. sulla liberta religiosa Dignitatis humanae, 14.

112 Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. dogm. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 5; cf Conc. Ecum.
Vat. I, Cost. dogm. sulla fede cattolica Dei Filius, cap. 3: DS, 3008.

113 Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. dogm. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 5; cf S.
Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. su alcune questioni di etica sessuale Persona
humana (29 dicembre 1975), 10: AAS 68 (1976), 88-90.

114 Cf Esort. ap. post-sinodale Reconciliatio et paenitentia (2 dicembre 1984), 17: AAS 77 (1985),
218-223.

115 Sess. VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, cap. 15: DS, 1544; can. 19: DS, 1569.

116 Esort. ap. post-sinodale Reconciliatio et paenitentia (2 dicembre 1984), 17: AAS 77 (1985),
221.

117 Ibid.: I. c., 223.

118 Ibid.: l.c., 222.

119 Cf Conc. Ecum. Vat. |1, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes,
17.



120 Cf S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, I-11, g. 1, a. 3: «ldem sunt actus morales et actus
humani».

121 De vita Moysis, 11, 2-5: PG 44, 327-328.

122 Cf S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, II-11, g. 148, a. 3.

123 Concilio Vaticano |1, nella Costituzione pastorale sulla Chiesa nel mondo contemporaneo,
precisa: «E cio non vale solamente per i cristiani ma anche per tutti gli uomini di buona volonta, nel
cui cuore lavora invisibilmente la grazia. Cristo, infatti, € morto per tutti e la vocazione ultima
dell'uomo ¢ effettivamente una sola, quella divina; percio dobbiamo ritenere che lo Spirito Santo dia
a tutti la possibilita di venire a contatto, nel modo che Dio conosce, col mistero pasquale»: Gaudium
et spes, 22.

124 Tractatus ad Tiberium Diaconum sociosque. Il. Responsiones ad Tiberium Diaconum
sociosque: S. Cirillo di Alessandria, In D. Johannis Evangelium, voi. Il1, ed. Philip Edward Pusey,
Bruxelles, Culture et Civilisation (1965), 590.

125 Cf Conc. Ecum. Trident., Sess. VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, can. 19: DS,
1569. Si veda anche: Clemente X1, Cost. Unigenitus Dei Filius (8 settembre 1713) contro gli errori
di Pascasio Quesnel, nn. 53-56: DS, 2453-2456.

126 Cf Summa Theologiae, I-11, g. 18, a. 6.

127 Catechismo della Chiesa Cattohca, n. 1761.

128 In duo praecepta caritatis et in decem legis praecepta. De dilectione Dei: Opuscula theologica,
I1, n. 1168, Ed. Taurinens. (1954), 250.

129 S. Alfonso Maria De’ Liguori, Pratica di amar Gesu Cristo, VII, 3.



130 Cf Summa Theologiae, I-11, g. 100, a. 1.

131 Esort. Ap. Post-sinodale Reconciliatio et Paenitentia (2 dicembre 1984), 17: AAS 77 (1985),
221; cf Paolo VI, Allocuzione ai membri della Congregazione del Santissino Redentore (settembre
1967): AAS 59 (1967), 962: «Si deve evitare di indurrre i fedeli a pensare differentemente, come se
dopo il Concilio fossero oggi permessi alcuni comportamenti, che precedentemente la Chiesa aveva
dichiarato intrinsecamente cattivi. Chi non vede che ne deriverebbe un deplorevole relativismo
morale, che porterebbe facilmente a mettere in discussione tutto il patrimonio della dottrina della
Chiesa?»

132 Cost. past. Sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 27.

133 Lett. enc. Humanae Vitae (25 luglio 1968), 14: AAS 60 (1968), 490-491.

134 Contra mendacium, VII, 18: PL 40, 528; cf S. Tommaso D’ Aquino, Quaestiones quodlibetales,
Xl, g. 7,a. 2; Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 1753-1755.

135 Conc. Ecum. Vat. 1, Dich. Sulla liberta religiosa Dignitatis humanaei, 7.

136 Discorso ai partecipanti al Congresso internazionale di teologia morale (10 aprile 1986), 1:
Insegnamenti 1X, g. 7, a. 2; Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 1753-1755.

137 Ibid. 2: 1. c., 970-971.

138 Cf Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. past. Sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes,
24.

139 Cf Lett. Enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), 21: AAS 71 (1979), 280-281.



140 Enarratio in Psalmum XCIX, 7: CCL 39, 1397.

141 Conc. Ecum. Vat. I, cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 36; cf Lett. Enc. Redemptor
hominis (4 marzo 1979), 21: AAS 71 (1979), 316-317.

142 Missale Romanum, In Passione S. loannis Baptistae, Collecta.

143 S. Beda il Venerabile, Homeliarum Evangelii Libri, I, 23; CCL 122, 556-557.

144 Conc. Ecum. Vat. I, cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 27.

145 CAd Romanos, VI, 2-3: Patres Apostolici, ed. F. X. Funk, I, 260-261.

146 Moralia in Job, VII, 21, 24: PL 75, 778.

147 «<Summun crede nefas animam praefette pudori / et propter vitam vivendi perdere causas»:
Satirae, VIII, 83-84.

148 Apologia ll, 8: PG 6, 457-458.

149 Esort. ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), 33: AAS 74 (1982), 120.

150 Cfibid., 34: 1. c., 123-125.

151 Esort. ap. post-sinodale Reconciliatio et Paenitentia (2 dicembre 1984), 34: AAS 77 (1985),
272.



152 Lett. enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), 29: AAS 60 (1968), 501.

153 Conc. Ecum. Vat. 1, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 25.

154 Cf Lett. enc. Centesimus annus (1° maggio 1991), 24: AAS 85 (1991), 821-822.

155 Ibid., 44: |.c., 848-849; cf Leone XIII, Lett. enc. Libertas praestantissimum (20 giugno 1888):
Leonis X111 P.M. Acta, VIII, Romae 1889, 224-226.

156 Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 dicembre 1987), 41: AAS 80 (1988), 571.

157 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2407.

158 Cf ibid., nn. 2408-2413.

159 Ibid., n. 2414.

160 Cf Esort. ap. post-sinodale Christifideles laici (30 dicembre 1988), 42: AAS 81(1989), 472-
476.

161 Lett. enc. Centesimus annus (1° maggio 1991), 46: AAS 83 (1991), 850.

162 Sess. VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, cap. 11; DS, 1536; cf can. 18: DS 1568.
Il noto testo di sant'Agostino, citato dal Concilio nel passo riferito, é tratto dal De natura et gratta,
45, 50 (CSEL 60, 270).

163 Oratio I: PG 97, 805-806.



164 Discorso ai partecipanti a un corso sulla procreazione responsabile (1° marzo 1984), 4.
Insegnamenti VII, 1 (1984), 583.

165 De interpellatione David, 1V, 6, 22: CSEL 32/2, 283-284.

166 Discorso ai Vescovi del CELAM (9 marzo 1985), I11: Insegnamenti VI, 1 (1983), 698.

167 Esort. ap. Evangelii nuntiandi (8 dicembre 1975), 75: AAS 68 (1976), 64.

168 De Trinitate, XXIX, 9-10: CCL 4, 70.

169 Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 12.

170 17a Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruz. sulla vocazione ecclesiale del teologo
Donum veritatis (24 maggio 1990), 6: AAS 82 (1990), 1552.

171 Allocuzione ai professori e agli studenti della Pontificia Universita Gregoriana (15 dicembre
1979), 6: Insegnamenti 11, 2 (1979), 1424.

172 Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruz. sulla vocazione ecclesiale del teologo Donum
veritatis (24 maggio 1990), 16: AAS 82 (1990), 1557.

173 Cf C.1.C., can. 252, 1, 659, 3.

174 Cf Conc. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. sulla fede cattolica Dei Filius, cap. 4: DS 3016.

175 Cf Paolo VI, Lett. enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), 28: AAS 60 (1968), 501.



176 S. Congregazione per I'Educazione Cattolica, La formazione teologica dei futuri sacerdoti (22
febbraio 1976), n. 100. Si vedano i nn. 95-101, che presentano le prospettive e le condizioni per un
fecondo lavoro di rinnovamento teologico-morale.

177 Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruz. sulla vocazione ecclesiale del teologo Donum
veritatis (24 maggio 1990), 11: AAS 82 (1990), 1554; cf in particolare i nn. 32-39 dedicati al
problema del dissenso: ibid., I.c., 1562-1568.

178 Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 25.

179 Cf C.1.C., can. 803, 3.

180 Cf C.1.C., can. 808.

181 «O inaestimabilis dilectio caritatis: ut servum redimeres, Filium tradidisti»: Missale Romanum,
In Resurrectione Domini, Praeconium paschale.

182 In lohannis Evangelium Tractatus, 26, 13: CCL 36, 266.

183 De Virginibus, lib. I1, cap. I, 15: PL 16, 222.

184 Ibid., lib. Il, cap. 11, 7: PL 16, 220.



