
  
  
   

Ioannes Paulus PP. II 
Veritatis splendor 

a tutti i vescovi della Chiesa cattolica 
circa alcune questioni fondamentali 

dell’insegnamento morale della Chiesa 
 
1993.08.06 
 
________________________________________ 
  
Introduzione 
  
Venerati Fratelli nell'Episcopato,  
salute e Apostolica Benedizione! 
  
Lo splendore della verità rifulge in tutte le opere del Creatore e, in modo particolare, nell'uomo 
creato a immagine e somiglianza di Dio (cf Gn 1,26): la verità illumina l'intelligenza e informa la 
libertà dell'uomo, che in tal modo viene guidato a conoscere e ad amare il Signore. Per questo il 
salmista prega: «Risplenda su di noi, Signore, la luce del tuo volto» (Sal 4,7). 
  
  
Gesù Cristo, luce vera che illumina ogni uomo 
  
1. Chiamati alla salvezza mediante la fede in Gesù Cristo, «luce vera che illumina ogni uomo» (Gv 
1,9), gli uomini diventano «luce nel Signore» e «figli della luce» (Ef 5,8) e si santificano con 
«l'obbedienza alla verità» (1 Pt 1,22). 
Questa obbedienza non è sempre facile. In seguito a quel misterioso peccato d'origine, commesso 
per istigazione di Satana, che è «menzognero e padre della menzogna» (Gv 8,44), l'uomo è 
permanentemente tentato di distogliere il suo sguardo dal Dio vivo e vero per volgerlo agli idoli (cf 
1 Ts 1,9), cambiando «la verità di Dio con la menzogna» (Rm 1,25); viene allora offuscata anche la 
sua capacità di conoscere la verità e indebolita la sua volontà di sottomettersi ad essa. E così, 
abbandonandosi al relativismo e allo scetticismo (cf. Gv 18, 38), egli va alla ricerca di una illusoria 
libertà al di fuori della stessa verità. 
Ma nessuna tenebra di errore e di peccato può eliminare totalmente nell'uomo la luce di Dio 
Creatore. Nella profondità del suo cuore permane sempre la nostalgia della verità assoluta e la sete 
di giungere alla pienezza della sua conoscenza. Ne è prova eloquente l'inesausta ricerca dell'uomo 
in ogni campo e in ogni settore. Lo prova ancor più la sua ricerca sul senso della vita. Lo sviluppo 
della scienza e della tecnica, splendida testimonianza delle capacità dell'intelligenza e della tenacia 
degli uomini, non dispensa dagli interrogativi religiosi ultimi l'umanità, ma piuttosto la stimola ad 
affrontare le lotte più dolorose e decisive, quelle del cuore e della coscienza morale. 
  
2. Ogni uomo non può sfuggire alle domande fondamentali: Che cosa devo fare? Come discernere il 
bene dal male? La risposta è possibile solo grazie allo splendore della verità che rifulge nell'intimo 
dello spirito umano, come attesta il salmista: «Molti dicono: "Chi ci farà vedere il bene?". 
Risplenda su di noi, Signore, la luce del tuo volto» (Sal 4,7). 
La luce del volto di Dio splende in tutta la sua bellezza sul volto di Gesù Cristo, «immagine del Dio 
invisibile» (Col 1,15), «irradiazione della sua gloria» (Eb 1,3), «pieno di grazia e di verità» (Gv 
1,14): Egli è «la via, la verità e la vita» (Gv 14,6). Per questo la risposta decisiva ad ogni 



interrogativo dell'uomo, in particolare ai suoi interrogativi religiosi e morali, è data da Gesù Cristo, 
anzi è Gesù Cristo stesso, come ricorda il Concilio Vaticano II: «In realtà, solamente nel mistero del 
Verbo incarnato trova vera luce il mistero dell'uomo. Adamo, infatti, il primo uomo, era figura di 
quello futuro, e cioè di Cristo Signore. Cristo, che è il nuovo Adamo, proprio rivelando il mistero 
del Padre e del suo amore, svela anche pienamente l'uomo all'uomo e gli fa nota la sua altissima 
vocazione».1 
Gesù Cristo, «la luce delle genti», illumina il volto della sua Chiesa, che Egli manda in tutto il 
mondo ad annunciare il Vangelo ad ogni creatura (cf Mc 16,15).2 Così la Chiesa, Popolo di Dio in 
mezzo alle nazioni, 3 mentre è attenta alle nuove sfide della storia e agli sforzi che gli uomini 
compiono nella ricerca del senso della vita, offre a tutti la risposta che viene dalla verità di Gesù 
Cristo e del suo Vangelo. È sempre viva nella Chiesa la coscienza del suo «dovere permanente di 
scrutare i segni dei tempi e di interpretarli alla luce del Vangelo, così che, in un modo adatto a 
ciascuna generazione, possa rispondere ai perenni interrogativi degli uomini sul senso della vita 
presente e futura e sul loro reciproco rapporto».4 
  
3. I Pastori della Chiesa, in comunione col Successore di Pietro, sono vicini ai fedeli in questo 
sforzo, li accompagnano e li guidano con il loro magistero, trovando accenti sempre nuovi di amore 
e di misericordia per rivolgersi non solo ai credenti, ma a tutti gli uomini di buona volontà. Il 
Concilio Vaticano II rimane una testimonianza straordinaria di questo atteggiamento della Chiesa 
che, «esperta in umanità», 5 si pone al servizio di ogni uomo e di tutto il mondo.6 
La Chiesa sa che l'istanza morale raggiunge in profondità ogni uomo, coinvolge tutti, anche coloro 
che non conoscono Cristo e il suo Vangelo e neppure Dio. Sa che proprio sulla strada della vita 
morale è aperta a tutti la via della salvezza, come ha chiaramente ricordato il Concilio Vaticano II, 
che così scrive: «Quelli che senza colpa ignorano il Vangelo di Cristo e la sua Chiesa, e tuttavia 
cercano sinceramente Dio, e sotto l'influsso della grazia si sforzano di compiere con le opere la 
volontà di Dio, conosciuta attraverso il dettame della coscienza, possono conseguire la salvezza 
eterna». Ed aggiunge: «Né la divina Provvidenza nega gli aiuti necessari alla salvezza a coloro che 
senza colpa da parte loro non sono ancora arrivati a una conoscenza esplicita di Dio, e si sforzano, 
non senza la grazia divina, di condurre una vita retta. Poiché tutto ciò che di buono e di vero si trova 
in loro, è ritenuto dalla Chiesa come una preparazione al Vangelo, e come dato da Colui che 
illumina ogni uomo, affinché abbia finalmente la vita».7 
  
L'oggetto della presente Enciclica 
  
4. Sempre, ma soprattutto nel corso degli ultimi due secoli, i Sommi Pontefici sia personalmente 
che insieme al Collegio episcopale hanno sviluppato e proposto un insegnamento morale relativo ai 
molteplici e differenti ambiti della vita umana. In nome e con l'autorità di Gesù Cristo, essi hanno 
esortato, denunciato, spiegato; in fedeltà alla loro missione, nelle lotte in favore dell'uomo, hanno 
confermato, sostenuto, consolato; con la garanzia dell'assistenza dello Spirito di verità hanno 
contribuito ad una migliore comprensione delle esigenze morali negli ambiti della sessualità umana, 
della famiglia, della vita sociale, economica e politica. Il loro insegnamento costituisce, all'interno 
della tradizione della Chiesa e della storia dell'umanità, un continuo approfondimento della 
conoscenza morale.8 
Oggi, però, sembra necessario riflettere sull'insieme dell'insegnamento morale della Chiesa, con lo 
scopo preciso di richiamare alcune verità fondamentali della dottrina cattolica che nell'attuale 
contesto rischiano di essere deformate o negate. Si è determinata, infatti, una nuova situazione entro 
la stessa comunità cristiana, che ha conosciuto il diffondersi di molteplici dubbi ed obiezioni, di 
ordine umano e psicologico, sociale e culturale, religioso ed anche propriamente teologico, in 
merito agli insegnamenti morali della Chiesa. Non si tratta più di contestazioni parziali e 
occasionali, ma di una messa in discussione globale e sistematica del patrimonio morale, basata su 
determinate concezioni antropologiche ed etiche. Alla loro radice sta l'influsso più o meno nascosto 



di correnti di pensiero che finiscono per sradicare la libertà umana dal suo essenziale e costitutivo 
rapporto con la verità. Così si respinge la dottrina tradizionale sulla legge naturale, sull'universalità 
e sulla permanente validità dei suoi precetti; si considerano semplicemente inaccettabili alcuni 
insegnamenti morali della Chiesa; si ritiene che lo stesso Magistero possa intervenire in materia 
morale solo per «esortare le coscienze» e per «proporre i valori», ai quali ciascuno ispirerà poi 
autonomamente le decisioni e le scelte della vita. 
È da rilevare, in special modo, la dissonanza tra la risposta tradizionale della Chiesa e alcune 
posizioni teologiche, diffuse anche in Seminari e Facoltà teologiche, circa questioni della massima 
importanza per la Chiesa e la vita di fede dei cristiani, nonché per la stessa convivenza umana. In 
particolare ci si chiede: i comandamenti di Dio, che sono scritti nel cuore dell'uomo e fanno parte 
dell'Alleanza, hanno davvero la capacità di illuminare le scelte quotidiane delle singole persone e 
delle società intere? È possibile obbedire a Dio e quindi amare Dio e il prossimo, senza rispettare in 
tutte le circostanze questi comandamenti? È anche diffusa l'opinione che mette in dubbio il nesso 
intrinseco e inscindibile che unisce tra loro la fede e la morale, quasi che solo in rapporto alla fede 
si debbano decidere l'appartenenza alla Chiesa e la sua unità interna, mentre si potrebbe tollerare 
nell'ambito morale un pluralismo di opinioni e di comportamenti, lasciati al giudizio della coscienza 
soggettiva individuale o alla diversità dei contesti sociali e culturali. 
  
5. In un tale contesto, tuttora attuale, è maturata in me la decisione di scrivere — come già 
annunciai nella Lettera apostolica Spiritus Domini, pubblicata il 1o agosto 1987 in occasione del 
secondo centenario della morte di sant'Alfonso Maria de' Liguori — un'Enciclica destinata a trattare 
«più ampiamente e più profondamente le questioni riguardanti i fondamenti stessi della teologia 
morale»,9 fondamenti che vengono intaccati da alcune tendenze odierne. 
Mi rivolgo a voi, venerati Fratelli nell'Episcopato, che condividete con me la responsabilità di 
custodire la «sana dottrina» (2 Tm 4,3), con l'intenzione di precisare taluni aspetti dottrinali che 
risultano decisivi per far fronte a quella che è senza dubbio una vera crisi, tanto gravi sono le 
difficoltà che ne conseguono per la vita morale dei fedeli e per la comunione nella Chiesa, come 
pure per un'esistenza sociale giusta e solidale. 
Se questa Enciclica, da tanto tempo attesa, viene pubblicata solo ora, lo è anche perché è apparso 
conveniente farla precedere dal Catechismo della Chiesa Cattolica, il quale contiene un'esposizione 
completa e sistematica della dottrina morale cristiana. Il Catechismo presenta la vita morale dei 
credenti nei suoi fondamenti e nei suoi molteplici contenuti come vita dei «figli di Dio»: 
«Riconoscendo nella fede la loro nuova dignità, i cristiani sono chiamati a comportarsi ormai "da 
cittadini degni del Vangelo" (Fil 1,27). Mediante i sacramenti e la preghiera, essi ricevono la grazia 
di Cristo e i doni del suo Spirito, che li rendono capaci di questa vita nuova».10 Nel rimandare 
pertanto al Catechismo «come testo di riferimento sicuro ed autorevole per l'insegnamento della 
dottrina cattolica», 11 l'Enciclica si limiterà ad affrontare alcune questioni fondamentali 
dell'insegnamento morale della Chiesa, sotto forma di un necessario discernimento su problemi 
controversi tra gli studiosi dell'etica e della teologia morale. È questo l'oggetto specifico della 
presente Enciclica, che intende esporre, sui problemi discussi, le ragioni di un insegnamento morale 
fondato nella Sacra Scrittura e nella viva Tradizione apostolica 12 mettendo in luce, nello stesso 
tempo, i presupposti e le conseguenze delle contestazioni di cui tale insegnamento è fatto segno. 
  
I - «Maestro, che cosa devo fare di buono...?» (MT 19,16) - Cristo e la risposta alla domanda di 
morale 
  
«Un tale gli si avvicinò...» (Mt 19,16) 
  
6. Il dialogo di Gesù con il giovane ricco, riferito nel capitolo 19 del Vangelo di san Matteo, può 
costituire un'utile traccia per riascoltare in modo vivo e incisivo il suo insegnamento morale: «Ed 
ecco un tale gli si avvicinò e gli disse: "Maestro, che cosa devo fare di buono per ottenere la vita 



eterna?". Egli rispose: "Perché mi interroghi su ciò che è buono? Uno solo è buono. Se vuoi entrare 
nella vita, osserva i comandamenti". Ed egli chiese: "Quali?". Gesù rispose: "Non uccidere, non 
commettere adulterio, non rubare, non testimoniare il falso, onora il padre e la madre, ama il 
prossimo tuo come te stesso. Il giovane gli disse: "Ho sempre osservato tutte queste cose; che mi 
manca ancora?". Gli disse Gesù: "Se vuoi essere perfetto, va', vendi quello che possiedi, dallo ai 
poveri e avrai un tesoro nel cielo; poi vieni e seguimi"«(Mt 19,16-21).13 
  
7. «Ed ecco un tale...». Nel giovane, che il Vangelo di Matteo non nomina, possiamo riconoscere 
ogni uomo che, coscientemente o no, si avvicina a Cristo, Redentore dell'uomo, e gli pone la 
domanda morale. Per il giovane, prima che una domanda sulle regole da osservare, è una domanda 
di pienezza di significato per la vita. E, in effetti, è questa l'aspirazione che sta al cuore di ogni 
decisione e di ogni azione umana, la segreta ricerca e l'intimo impulso che muove la libertà. Questa 
domanda è ultimamente un appello al Bene assoluto che ci attrae e ci chiama a sé, è l'eco di una 
vocazione di Dio, origine e fine della vita dell'uomo. Proprio in questa prospettiva il Concilio 
Vaticano II ha invitato a perfezionare la teologia morale in modo che la sua esposizione illustri 
l'altissima vocazione che i fedeli hanno ricevuto in Cristo, 14 unica risposta che appaga pienamente 
il desiderio del cuore umano. 
Perché gli uomini possano realizzare questo «incontro» con Cristo, Dio ha voluto la sua Chiesa. 
Essa, infatti, «desidera servire quest'unico fine: che ogni uomo possa ritrovare Cristo, perché Cristo 
possa, con ciascuno, percorrere la strada della vita».15 
 
  
«Maestro, che cosa devo fare di buono per ottenere la vita eterna?» (Mt 19,16) 
  
8. Dalla profondità del cuore sorge la domanda che il giovane ricco rivolge a Gesù di Nazaret, una 
domanda essenziale e ineludibile per la vita di ogni uomo: essa riguarda, infatti, il bene morale da 
praticare e la vita eterna. L'interlocutore di Gesù intuisce che esiste una connessione tra il bene 
morale e il pieno compimento del proprio destino. Egli è un pio israelita, cresciuto per così dire 
all'ombra della Legge del Signore. Se pone questa domanda a Gesù, possiamo immaginare che non 
lo faccia perché ignora la risposta contenuta nella Legge. È più probabile che il fascino della 
persona di Gesù abbia fatto sorgere in lui nuovi interrogativi intorno al bene morale. Egli sente 
l'esigenza di confrontarsi con Colui che aveva iniziato la sua predicazione con questo nuovo e 
decisivo annuncio: «Il tempo è compiuto e il Regno di Dio è vicino; convertitevi e credete al 
Vangelo» (Mc 1,15). 
Occorre che l'uomo di oggi si volga nuovamente verso Cristo per avere da Lui la risposta su ciò che 
è bene e ciò che è male. Egli è il Maestro, il Risorto che ha in sé la vita e che è sempre presente 
nella sua Chiesa e nel mondo. È Lui che schiude ai fedeli il libro delle Scritture e, rivelando 
pienamente la volontà del Padre, insegna la verità sull'agire morale. Alla sorgente e al vertice 
dell'economia della salvezza, Alfa e Omega della storia umana (cf Ap 1,8; 21,6; 22,13), Cristo 
rivela la condizione dell'uomo e la sua vocazione integrale. Per questo, «l'uomo che vuol 
comprendere se stesso fino in fondo non soltanto secondo immediati, parziali, spesso superficiali, e 
perfino apparenti criteri e misure del proprio essere deve, con la sua inquietudine e incertezza ed 
anche con la sua debolezza e peccaminosità, con la sua vita e morte, avvicinarsi a Cristo. Egli deve, 
per così dire, entrare in Lui con tutto se stesso, deve "appropriarsi" ed assimilare tutta la realtà 
dell'Incarnazione e della Redenzione per ritrovare se stesso. Se in lui si attua questo profondo 
processo, allora egli produce frutti non soltanto di adorazione di Dio, ma anche di profonda 
meraviglia di se stesso».16 
Se vogliamo dunque penetrare nel cuore della morale evangelica e coglierne il contenuto profondo e 
immutabile, dobbiamo ricercare accuratamente il senso dell'interrogativo posto dal giovane ricco 
del Vangelo e, più ancora, il senso della risposta di Gesù, lasciandoci guidare da Lui. Gesù, infatti, 



con delicata attenzione pedagogica, risponde conducendo il giovane quasi per mano, passo dopo 
passo, verso la verità piena. 
  
«Uno solo è buono» (Mt 19,17) 
  
9. Gesù dice: «Perché mi interroghi su ciò che è buono? Uno solo è buono. Se vuoi entrare nella 
vita, osserva i comandamenti» (Mt 19, 17). Nella versione degli evangelisti Marco e Luca la 
domanda viene così formulata: «Perché mi chiami buono? Nessuno è buono, se non Dio solo» (Mc 
10,18; cf Lc 18,19). 
Prima di rispondere alla domanda, Gesù vuole che il giovane chiarisca a se stesso il motivo per cui 
lo interroga. Il «Maestro buono» indica al suo interlocutore — e a tutti noi — che la risposta 
all'interrogativo: «Che cosa devo fare di buono per ottenere la vita eterna?», può essere trovata 
soltanto rivolgendo la mente e il cuore a Colui che «solo è buono»: «Nessuno è buono, se non Dio 
solo» (Mc 10,18; cf Lc 18,19). Solo Dio può rispondere alla domanda sul bene, perché Egli è il 
Bene. 
Interrogarsi sul bene, in effetti, significa rivolgersi in ultima analisi verso Dio, pienezza della bontà. 
Gesù mostra che la domanda del giovane è in realtà una domanda religiosa e che la bontà, che attrae 
e al tempo stesso vincola l'uomo, ha la sua fonte in Dio, anzi è Dio stesso, Colui che solo è degno di 
essere amato «con tutto il cuore, con tutta l'anima e con tutta la mente» (Mt 22,37), Colui che è la 
sorgente della felicità dell'uomo. Gesù riporta la questione dell'azione moralmente buona alle sue 
radici religiose, al riconoscimento di Dio, unica bontà, pienezza della vita, termine ultimo dell'agire 
umano, felicità perfetta.  
  
10. La Chiesa, istruita dalle parole del Maestro, crede che l'uomo, fatto a immagine del Creatore, 
redento con il sangue di Cristo e santificato dalla presenza dello Spirito Santo, ha come fine ultimo 
della sua vita l'essere «a lode della gloria» di Dio (cf Ef 1,12), facendo sì che ognuna delle sue 
azioni ne rifletta lo splendore. «Conosci dunque te stessa, o anima bella: tu sei l'immagine di Dio — 
scrive sant'Ambrogio —. Conosci te stesso, o uomo: tu sei la gloria di Dio (1 Cor 11,7). Ascolta in 
che modo ne sei la gloria. Dice il profeta: La tua scienza è divenuta mirabile provenendo da me (Sal 
1381,6), cioè: nella mia opera la tua maestà è più ammirabile, la tua sapienza viene esaltata nella 
mente dell'uomo. Mentre considero me stesso, che tu scruti nei segreti pensieri e negli intimi 
sentimenti, io riconosco i misteri della tua scienza. Conosci dunque te stesso, o uomo, quanto 
grande tu sei e vigila su di te...».17 
Ciò che l'uomo è e deve fare si manifesta nel momento in cui Dio rivela se stesso. Il Decalogo, 
infatti, si fonda su queste parole: «Io sono il Signore, tuo Dio, che ti ho fatto uscire dal paese 
d'Egitto, dalla condizione di schiavitù: non avrai altri dèi di fronte a me» (Es 20,2-3). Nelle «dieci 
parole» dell'Alleanza con Israele, e in tutta la Legge, Dio si fa conoscere e riconoscere come Colui 
che «solo è buono»; come Colui che, nonostante il peccato dell'uomo, continua a rimanere il 
«modello» dell'agire morale, secondo la sua stessa chiamata: «Siate santi, perché io, il Signore, Dio 
vostro, sono santo» (Lv 19,2); come Colui che, fedele al suo amore per l'uomo, gli dona la sua 
Legge (cf Es 19,9-24 e 20, 18-21), per ristabilire l'originaria armonia col Creatore e con tutto il 
creato, ed ancor più per introdurlo nel suo amore: «Camminerò in mezzo a voi, sarò il vostro Dio e 
voi sarete il mio popolo» (Lv 26,12). 
La vita morale si presenta come risposta dovuta alle iniziative gratuite che l'amore di Dio moltiplica 
nei confronti dell'uomo. È una risposta d'amore, secondo l'enunciato che del comandamento 
fondamentale fa il Deuteronomio: «Ascolta, Israele: il Signore è il nostro Dio, il Signore è uno solo: 
Tu amerai il Signore tuo Dio con tutto il cuore, con tutta l'anima e con tutte le forze. Questi precetti, 
che oggi ti do, ti stiano fissi nel cuore; li ripeterai ai tuoi figli» (Dt 6,47). Così, la vita morale, 
coinvolta nella gratuità dell'amore di Dio, è chiamata a rifletterne la gloria: «Per chi ama Dio è 
sufficiente piacere a Colui che egli ama: poiché non deve ricercarsi nessun'altra ricompensa 



maggiore dello stesso amore; la carità, infatti, proviene da Dio in maniera tale che Dio stesso è 
carità».18 
  
11. L'affermazione che «uno solo è buono» ci rimanda così alla «prima tavola» dei comandamenti, 
che chiama a riconoscere Dio come Signore unico e assoluto e a rendere culto a Lui solo a motivo 
della sua infinita santità (cf Es 20,2-11). Il bene è appartenere a Dio, obbedire a Lui, camminare 
umilmente con Lui praticando la giustizia e amando la pietà (cf Mic 6,8). Riconoscere il Signore 
come Dio è il nucleo fondamentale, il cuore della Legge, da cui discendono e a cui sono ordinati i 
precetti particolari. Mediante la morale dei comandamenti si manifesta l'appartenenza del popolo di 
Israele al Signore, perché Dio solo è Colui che è buono. Questa è la testimonianza della Sacra 
Scrittura, in ogni sua pagina permeata dalla viva percezione dell'assoluta santità di Dio: «Santo, 
santo, santo è il Signore degli eserciti» (Is 6,3). 
Ma se Dio solo è il Bene, nessuno sforzo umano, neppure l'osservanza più rigorosa dei 
comandamenti, riesce a «compiere» la Legge, cioè a riconoscere il Signore come Dio e a rendergli 
l'adorazione che a Lui solo è dovuta (cf Mt 4,10). Il «compimento» può venire solo da un dono di 
Dio: è l'offerta di una partecipazione alla Bontà divina che si rivela e si comunica in Gesù, colui che 
il giovane ricco chiama con le parole «Maestro buono» (Mc 10,17; Lc 18,18). Ciò che ora il 
giovane riesce forse solo a intuire, verrà alla fine pienamente rivelato da Gesù stesso nell'invito: 
«Vieni e seguimi» (Mt 19,21). 
  
«Se vuoi entrare nella vita, osserva i comandamenti» (Mt 19,17) 
  
12. Solo Dio può rispondere alla domanda sul bene, perché Egli è il Bene. Ma Dio ha già dato 
risposta a questa domanda: lo ha fatto creando l'uomo e ordinandolo con sapienza e con amore al 
suo fine, mediante la legge inscritta nel suo cuore (cf Rm 2,15), la «legge naturale». Questa «altro 
non è che la luce dell'intelligenza infusa in noi da Dio. Grazie ad essa conosciamo ciò che si deve 
compiere e ciò che si deve evitare. Questa luce e questa legge Dio l'ha donata nella creazione».19 
Lo ha fatto poi nella storia di Israele, in particolare con le «dieci parole», ossia con i comandamenti 
del Sinai, mediante i quali Egli ha fondato l'esistenza del popolo dell'Alleanza (cf Es 24) e l'ha 
chiamato ad essere la sua «proprietà tra tutti i popoli», «una nazione santa» (Es 19,56), che facesse 
risplendere la sua santità tra tutte le genti (cf Sap 18,4; Ez 20,41). Il dono del Decalogo è promessa 
e segno dell'Alleanza Nuova, quando la legge sarà nuovamente e definitivamente scritta nel cuore 
dell'uomo (cf Ger 31, 31-34), sostituendosi alla legge del peccato, che quel cuore aveva deturpato 
(cf Ger 17,1). Allora verrà donato «un cuore nuovo» perché in esso abiterà «uno spirito nuovo», lo 
Spirito di Dio (cf Ez 36,24-28).20 
Per questo, dopo l'importante precisazione: «Uno solo è buono», Gesù risponde al giovane: «Se 
vuoi entrare nella vita, osserva i comandamenti» (Mt 19,17). Viene in tal modo enunciato uno 
stretto legame tra la vita eterna e l'obbedienza ai comandamenti di Dio: sono i comandamenti di Dio 
che indicano all'uomo la via della vita e ad essa conducono. Dalla bocca stessa di Gesù, nuovo 
Mosè, vengono ridonati agli uomini i comandamenti del Decalogo; egli stesso li conferma 
definitivamente e li propone a noi come via e condizione di salvezza. Il comandamento si lega a una 
promessa: nella Alleanza Antica oggetto della promessa era il possesso di una terra in cui il popolo 
avrebbe potuto condurre un'esistenza nella libertà e secondo giustizia (cf Dt 6,20-25); nella 
Alleanza Nuova oggetto della promessa è il «Regno dei cieli», come Gesù afferma all'inizio del 
«Discorso della Montagna» — discorso che contiene la formulazione più ampia e completa della 
Legge Nuova (cf Mt 5-7) —, in evidente connessione con il Decalogo affidato da Dio a Mosè sul 
monte Sinai. Alla medesima realtà del Regno fa riferimento l'espressione «vita eterna», che è 
partecipazione alla vita stessa di Dio: essa si realizza nella sua perfezione solo dopo la morte, ma 
nella fede è già fin d'ora luce di verità, sorgente di senso per la vita, incipiente partecipazione ad 
una pienezza nella sequela di Cristo. Dice, infatti, Gesù ai discepoli dopo l'incontro con il giovane 



ricco: «Chiunque avrà lasciato case, o fratelli, o sorelle, o padre, o madre, o figli, o campi per il mio 
nome, riceverà cento volte tanto e avrà in eredità la vita eterna» (Mt 19,29). 
  
13. La risposta di Gesù non basta al giovane, che insiste interrogando il Maestro circa i 
comandamenti da osservare: «Ed egli chiese: "Quali?"«(Mt 19,18). Chiede che cosa deve fare nella 
vita per rendere manifesto il riconoscimento della santità di Dio. Dopo aver orientato lo sguardo del 
giovane verso Dio, Gesù gli ricorda i comandamenti del Decalogo che riguardano il prossimo: 
«Gesù rispose: "Non uccidere, non commettere adulterio, non rubare, non testimoniare il falso, 
onora il padre e la madre, ama il prossimo tuo come te stesso» (Mt 19,18-19). 
Dal contesto del colloquio e, specialmente, dal confronto del testo di Matteo con i passi paralleli di 
Marco e di Luca, risulta che Gesù non intende elencare tutti e singoli i comandamenti necessari per 
«entrare nella vita», ma, piuttosto, rimandare il giovane alla centralità del Decalogo rispetto ad ogni 
altro precetto, quale interpretazione di ciò che per l'uomo significa «Io sono il Signore, Dio tuo». 
Non può sfuggire, comunque, alla nostra attenzione quali comandamenti della Legge il Signore 
Gesù ricorda al giovane: sono alcuni comandamenti che appartengono alla cosiddetta «seconda 
tavola» del Decalogo, di cui compendio (cf Rm 13,8-10) e fondamento è il comandamento 
dell'amore del prossimo: «Ama il prossimo tuo come te stesso» (Mt 19,19; cf Mc 12,31). In questo 
comandamento si esprime precisamente la singolare dignità della persona umana, la quale è «la sola 
creatura che Dio abbia voluto per se stessa».21 I diversi comandamenti del Decalogo non sono in 
effetti che la rifrazione dell'unico comandamento riguardante il bene della persona, a livello dei 
molteplici beni che connotano la sua identità di essere spirituale e corporeo, in relazione con Dio, 
col prossimo e col mondo delle cose. Come leggiamo nel Catechismo della Chiesa Cattolica, «i 
dieci comandamenti appartengono alla rivelazione di Dio. Al tempo stesso ci insegnano la vera 
umanità dell'uomo. Mettono in luce i doveri essenziali e, quindi, indirettamente, i diritti 
fondamentali inerenti alla natura della persona umana».22 
I comandamenti, ricordati da Gesù al giovane interlocutore, sono destinati a tutelare il bene della 
persona, immagine di Dio, mediante la protezione dei suoi beni. «Non uccidere, non commettere 
adulterio, non rubare, non testimoniare il falso» sono regole morali formulate in termini di divieto. I 
precetti negativi esprimono con particolare forza l'esigenza insopprimibile di proteggere la vita 
umana, la comunione delle persone nel matrimonio, la proprietà privata, la veridicità e la buona 
fama. 
I comandamenti rappresentano, quindi, la condizione di base per l'amore del prossimo; essi ne sono 
al contempo la verifica. Sono la prima tappa necessaria nel cammino verso la libertà, il suo inizio: 
«La prima libertà — scrive sant'Agostino — consiste nell'essere esenti da crimini... come sarebbero 
l'omicidio, l'adulterio, la fornicazione, il furto, la frode, il sacrilegio e così via. Quando uno 
comincia a non avere questi crimini (e nessun cristiano deve averli), comincia a levare il capo verso 
la libertà, ma questo non è che l'inizio della libertà, non la libertà perfetta...».23 
  
14. Ciò non significa, certo, che Gesù intenda dare la precedenza all'amore del prossimo o 
addirittura separarlo dall'amore di Dio. Lo testimonia il suo dialogo col dottore della Legge: questi, 
che pone una domanda molto simile a quella del giovane, si sente rimandato da Gesù ai due 
comandamenti dell'amore di Dio e dell'amore del prossimo (cf Lc 10, 25-27) e invitato a ricordare 
che solo la loro osservanza conduce alla vita eterna: «Fa' questo e vivrai» (Lc 10,28). È comunque 
significativo che sia proprio il secondo di questi comandamenti a suscitare la curiosità e 
l'interrogativo del dottore della Legge: «Chi è il mio prossimo?» (Lc 10,29). Il Maestro risponde 
con la parabola del buon Samaritano, la parabola-chiave per la piena comprensione del 
comandamento dell'amore del prossimo (cf Lc 10,30-37). 
I due comandamenti, dai quali «dipende tutta la Legge e i Profeti» (Mt 22,40), sono profondamente 
uniti tra loro e si compenetrano reciprocamente. La loro unità inscindibile è testimoniata da Gesù 
con le parole e con la vita: la sua missione culmina nella Croce che redime (cf Gv 3,14-15), segno 
del suo indivisibile amore al Padre e all'umanità (cf Gv 13,1). 



Sia l'Antico che il Nuovo Testamento sono espliciti nell'affermare che senza l'amore per il 
prossimo, che si concretizza nell'osservanza dei comandamenti, non è possibile l'autentico amore 
per Dio. Lo scrive con vigore straordinario san Giovanni: «Se uno dicesse: "Io amo Dio", e odiasse 
il suo fratello, è un mentitore. Chi, infatti, non ama il proprio fratello che vede, non può amare Dio 
che non vede» (1 Gv 4,20). L'evangelista fa eco alla predicazione morale di Cristo, espressa in 
modo mirabile e inequivocabile nella parabola del buon Samaritano (cf Lc 10, 19-37) e nel 
«discorso» sul giudizio finale (cf Mt 25,31-46). 
  
15. Nel «Discorso della Montagna», che costituisce la magna charta della morale evangelica,24 
Gesù dice: «Non pensate che io sia venuto ad abolire la Legge o i Profeti; non sono venuto per 
abolire, ma per dare compimento» (Mt 5,17). Cristo è la chiave delle Scritture: «Voi scrutate le 
Scritture: esse parlano di me» (cf Gv 5,39); è il centro dell'economia della salvezza, la 
ricapitolazione dell'Antico e del Nuovo Testamento, delle promesse della Legge e del loro 
compimento nel Vangelo; è il legame vivente ed eterno tra l'Antica e la Nuova Alleanza. 
Commentando l'affermazione di Paolo «Il termine della legge è Cristo» (Rm 10,4), sant'Ambrogio 
scrive: «Fine non in quanto mancanza, ma in quanto pienezza della legge: questa si compie in 
Cristo (plenitudo legis in Christo est), dal momento che Egli è venuto non a dissolvere la legge, ma 
a portarla a compimento. Allo stesso modo in cui c'è un Testamento Antico, ma ogni verità sta 
all'interno del Nuovo Testamento, così avviene per la legge: quella che è stata data per mezzo di 
Mosè è figura della vera legge. Dunque, quella legge mosaica è copia della verità».25 
Gesù porta a compimento i comandamenti di Dio, in particolare il comandamento dell'amore del 
prossimo, interiorizzando e radicalizzando le sue esigenze: l'amore del prossimo scaturisce da un 
cuore che ama, e che, proprio perché ama, è disposto a vivere le esigenze più alte. Gesù mostra che 
i comandamenti non devono essere intesi come un limite minimo da non oltrepassare, ma piuttosto 
come una strada aperta per un cammino morale e spirituale di perfezione, la cui anima è l'amore (cf 
Col 3,14). Così il comandamento «Non uccidere» diventa l'appello ad un amore sollecito che tutela 
e promuove la vita del prossimo; il precetto che vieta l'adulterio diventa l'invito ad uno sguardo 
puro, capace di rispettare il significato sponsale del corpo: «Avete inteso che fu detto agli antichi: 
Non uccidere; chi avrà ucciso sarà sottoposto a giudizio. Ma io vi dico: chiunque si adira con il 
proprio fratello, sarà sottoposto a giudizio... Avete inteso che fu detto: Non commettere adulterio; 
ma io vi dico: chiunque guarda ad una donna per desiderarla, ha già commesso adulterio con lei nel 
suo cuore» (Mt 5,21-22.27-28). È Gesù stesso il «compimento» vivo della Legge in quanto egli ne 
realizza il significato autentico con il dono totale di sé: diventa Lui stesso Legge vivente e 
personale, che invita alla sua sequela, dà mediante lo Spirito la grazia di condividere la sua stessa 
vita e il suo stesso amore e offre l'energia per testimoniarlo nelle scelte e nelle opere (cf Gv 13,34-
35). 
  
«Se vuoi essere perfetto» (Mt 19,21) 
  
16. La risposta sui comandamenti non soddisfa il giovane, che interroga Gesù: «Ho sempre 
osservato tutte queste cose; che cosa mi manca ancora?» (Mt 19,20). Non è facile dire con buona 
coscienza: «ho sempre osservato tutte queste cose», se appena si comprende l'effettiva portata delle 
esigenze racchiuse nella Legge di Dio. E tuttavia, se anche gli è possibile dare una simile risposta, 
se anche ha seguito l'ideale morale con serietà e generosità fin dalla fanciullezza, il giovane ricco sa 
di essere ancora lontano dalla meta: davanti alla persona di Gesù avverte che qualcosa ancora gli 
manca. È alla consapevolezza di questa insufficienza che si rivolge Gesù nella sua ultima risposta: 
cogliendo la nostalgia per una pienezza che superi l'interpretazione legalistica dei comandamenti, il 
Maestro buono invita il giovane ad entrare nella strada della perfezione: «Se vuoi essere perfetto, 
va', vendi quello che possiedi, dallo ai poveri e avrai un tesoro nel cielo; poi vieni e seguimi» (Mt 
19,21). 



Come già il precedente passo della risposta di Gesù, così anche questo deve essere letto e 
interpretato nel contesto di tutto il messaggio morale del Vangelo e, specialmente, nel contesto del 
Discorso della Montagna, delle beatitudini (cf Mt 5,3-12), la prima delle quali è proprio la 
beatitudine dei poveri, dei «poveri in spirito», come precisa san Matteo (Mt 5,3), ossia degli umili. 
In tal senso si può dire che anche le beatitudini rientrano nello spazio aperto dalla risposta che Gesù 
dà all'interrogativo del giovane: «Che cosa devo fare di buono per ottenere la vita eterna?». Infatti, 
ogni beatitudine promette, secondo una particolare prospettiva, proprio quel «bene» che apre l'uomo 
alla vita eterna, anzi che è la stessa vita eterna. 
Le beatitudini non hanno propriamente come oggetto delle norme particolari di comportamento, ma 
parlano di atteggiamenti e di disposizioni di fondo dell'esistenza e quindi non coincidono 
esattamente con i comandamenti. D'altra parte, non c'è separazione o estraneità tra le beatitudini e i 
comandamenti: ambedue si riferiscono al bene, alla vita eterna. Il Discorso della Montagna inizia 
con l'annuncio delle beatitudini, ma contiene anche il riferimento ai comandamenti (cf Mt 5,20-48). 
Nello stesso tempo, tale Discorso mostra l'apertura e l'orientamento dei comandamenti alla 
prospettiva della perfezione che è propria delle beatitudini. Queste sono, anzitutto, promesse, da cui 
derivano in forma indiretta anche indicazioni normative per la vita morale. Nella loro profondità 
originale sono una specie di autoritratto di Cristo e, proprio per questo, sono inviti alla sua sequela e 
alla comunione di vita con Lui.26 
  
17. Non sappiamo quanto il giovane del Vangelo abbia compreso il profondo ed esigente contenuto 
della prima risposta data da Gesù: «Se vuoi entrare nella vita, osserva i comandamenti»; è certo, 
però, che l'impegno manifestato dal giovane nel rispetto di tutte le esigenze morali dei 
comandamenti costituisce l'indispensabile terreno sul quale può germogliare e maturare il desiderio 
della perfezione, cioè della realizzazione del loro significato compiuto nella sequela di Cristo. Il 
colloquio di Gesù con il giovane ci aiuta a cogliere le condizioni per la crescita morale dell'uomo 
chiamato alla perfezione: il giovane, che ha osservato tutti i comandamenti, si dimostra incapace 
con le sole sue forze di fare il passo successivo. Per farlo occorrono una libertà umana matura: «Se 
vuoi», e il dono divino della grazia: «Vieni e seguimi». 
La perfezione esige quella maturità nel dono di sé, a cui è chiamata la libertà dell'uomo. Gesù indica 
al giovane i comandamenti come la prima condizione irrinunciabile per avere la vita eterna; 
l'abbandono di tutto ciò che il giovane possiede e la sequela del Signore assumono invece il 
carattere di una proposta: «Se vuoi...». La parola di Gesù rivela la particolare dinamica della 
crescita della libertà verso la sua maturità e, nello stesso tempo, attesta il fondamentale rapporto 
della libertà con la legge divina. La libertà dell'uomo e la legge di Dio non si oppongono, ma, al 
contrario, si richiamano a vicenda. Il discepolo di Cristo sa che la sua è una vocazione alla libertà. 
«Voi infatti, fratelli, siete stati chiamati a libertà» (Gal 5,13), proclama con gioia e fierezza 
l'apostolo Paolo. Subito però precisa: «Purché questa libertà non divenga pretesto per vivere 
secondo la carne, ma mediante la carità siate a servizio gli uni degli altri» (ibid.). La fermezza con 
la quale l'Apostolo si oppone a chi affida la propria giustificazione alla Legge, non ha nulla da 
spartire con la «liberazione» dell'uomo dai precetti, i quali al contrario sono al servizio della pratica 
dell'amore: «Perché chi ama il suo simile ha adempiuto la legge. Infatti il precetto: Non commettere 
adulterio, non uccidere, non rubare, non desiderare e qualsiasi altro comandamento, si riassume in 
queste parole: Amerai il prossimo tuo come te stesso» (Rm 13,8-9). Lo stesso sant'Agostino, dopo 
aver parlato dell'osservanza dei comandamenti come della prima imperfetta libertà, così prosegue: 
«Perché, domanderà qualcuno, non ancora perfetta? Perché "sento nelle mie membra un'altra legge 
in conflitto con la legge della mia ragione"... Libertà parziale, parziale schiavitù: non ancora 
completa, non ancora pura, non ancora piena è la libertà, perché ancora non siamo nell'eternità. In 
parte conserviamo la debolezza, e in parte abbiamo raggiunto la libertà. Tutti i nostri peccati nel 
battesimo sono stati distrutti, ma è forse scomparsa la debolezza, dopo che è stata distrutta 
l'iniquità? Se essa fosse scomparsa, si vivrebbe in terra senza peccato. Chi oserà affermare questo se 
non chi è superbo, se non chi è indegno della misericordia del liberatore?... Ora siccome è rimasta 



in noi qualche debolezza, oso dire che nella misura in cui serviamo Dio siamo liberi, mentre nella 
misura in cui seguiamo la legge del peccato siamo schiavi».27 
  
18. Chi vive «secondo la carne» sente la legge di Dio come un peso, anzi come una negazione o 
comunque una restrizione della propria libertà. Chi, invece, è animato dall'amore e «cammi- na 
secondo lo Spirito» (Gal 5,16) e desidera servire gli altri trova nella legge di Dio la via 
fondamentale e necessaria per praticare l'amore liberamente scelto e vissuto. Anzi, egli avverte 
l'urgenza interiore — una vera e propria «necessità», e non già una costrizione — di non fermarsi 
alle esigenze minime della legge, ma di viverle nella loro «pienezza». È un cammino ancora incerto 
e fragile fin che siamo sulla terra, ma reso possibile dalla grazia che ci dona di possedere la piena 
libertà dei figli di Dio (cf Rm 8, 21) e quindi di rispondere nella vita morale alla sublime vocazione 
di essere «figli nel Figlio». 
Questa vocazione all'amore perfetto non è riservata solo ad una cerchia di persone. L'invito «va', 
vendi quello che possiedi, dàllo ai poveri» con la promessa «avrai un tesoro nel cielo»riguarda tutti, 
perché è una radicalizzazione del comandamento dell'amore del prossimo, come il successivo invito 
«vieni e seguimi» è la nuova forma concreta del comandamento dell'amore di Dio. I comandamenti 
e l'invito di Gesù al giovane ricco sono al servizio di un'unica e indivisibile carità, che 
spontaneamente tende alla perfezione, la cui misura è Dio solo: «Siate voi dunque perfetti, come è 
perfetto il Padre vostro celeste» (Mt 5,48). Nel Vangelo di Luca Gesù precisa ulteriormente il senso 
di questa perfezione: «Siate misericordiosi, come è misericordioso il Padre vostro» (Lc 6,36). 
  
«Vieni e seguimi» (Mt 19,21)  
  
19. La via e, nello stesso tempo, il contenuto di questa perfezione consiste nella sequela Christi, nel 
seguire Gesù, dopo aver rinunciato ai propri beni e a se stessi. Proprio questa è la conclusione del 
colloquio di Gesù con il giovane: «Poi vieni e seguimi» (Mt 19,21). È un invito la cui meravigliosa 
profondità sarà pienamente percepita dai discepoli dopo la risurrezione di Cristo, quando lo Spirito 
Santo li guiderà alla verità tutta intera (cf Gv 16,13). 
È Gesù stesso che prende l'iniziativa e chiama a seguirlo. L'appello è rivolto innanzi tutto a coloro 
ai quali egli affida una particolare missione, a cominciare dai Dodici; ma appare anche chiaro che 
essere discepoli di Cristo è la condizione di ogni credente (cf At 6,1). Per questo, seguire Cristo è il 
fondamento essenziale e originale della morale cristiana: come il popolo d'Israele seguiva Dio che 
lo conduceva nel deserto verso la Terra promessa (cf Es 13,21), così il discepolo deve seguire Gesù, 
verso il quale il Padre stesso lo attira (cf Gv 6,44). 
Non si tratta qui soltanto di mettersi in ascolto di un insegnamento e di accogliere nell'obbedienza 
un comandamento. Si tratta, più radicalmente, di aderire alla persona stessa di Gesù, di condividere 
la sua vita e il suo destino, di partecipare alla sua obbedienza libera e amorosa alla volontà del 
Padre. Seguendo, mediante la risposta della fede, colui che è la Sapienza incarnata, il discepolo di 
Gesù diventa veramente discepolo di Dio (cf Gv 6,45). Gesù, infatti, è la luce del mondo, la luce 
della vita (cf Gv 8,12); è il pastore che guida e nutre le pecore (cf Gv 10,11-16), è la via, la verità e 
la vita (cf Gv 14,6), è colui che conduce al Padre, al punto che vedere lui, il Figlio, è vedere il Padre 
(cf Gv 14,6-10). Pertanto imitare il Figlio, «l'immagine del Dio invisibile» (Col 1,15), significa 
imitare il Padre. 
  
20. Gesù chiede di seguirlo e di imitarlo sulla strada dell'amore, di un amore che si dona totalmente 
ai fratelli per amore di Dio: «Questo è il mio comandamento: che vi amiate gli uni gli altri, come io 
vi ho amati» (Gv 15,12). Questo «come» esige l'imitazione di Gesù, del suo amore di cui la lavanda 
dei piedi è segno: «Se dunque io, il Signore e il Maestro, ho lavato i vostri piedi, anche voi dovete 
lavarvi i piedi gli uni gli altri. Vi ho dato infatti l'esempio, perché come ho fatto io, facciate anche 
voi» (Gv 13,14-15). L'agire di Gesù e la sua parola, le sue azioni e i suoi precetti costituiscono la 
regola morale della vita cristiana. Infatti, queste sue azioni e, in modo particolare, la passione e la 



morte in croce, sono la viva rivelazione del suo amore per il Padre e per gli uomini. Proprio questo 
amore Gesù chiede che sia imitato da quanti lo seguono. Esso è il comandamento «nuovo»: «Vi do 
un comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri; come io vi ho amato, così amatevi anche 
voi gli uni gli altri. Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli, se avrete amore gli uni per gli 
altri» (Gv 13,34-35). 
Questo «come» indica anche la misura con la quale Gesù ha amato, e con la quale devono amarsi 
tra loro i suoi discepoli. Dopo aver detto: «Questo è il mio comandamento: che vi amiate gli uni gli 
altri, come io vi ho amati» (Gv 15,12), Gesù prosegue con le parole che indicano il dono sacrificale 
della sua vita sulla croce, quale testimonianza di un amore «sino alla fine» (Gv 13,1): «Nessuno ha 
un amore più grande di questo: dare la vita per i propri amici» (Gv 15,13). 
Chiamando il giovane a seguirlo sulla strada della perfezione, Gesù gli chiede di essere perfetto nel 
comandamento dell'amore, nel «suo» comandamento: di inserirsi nel movimento della sua 
donazione totale, di imitare e di rivivere l'amore stesso del Maestro «buono», di colui che ha amato 
«sino alla fine». È quanto Gesù chiede ad ogni uomo che vuole mettersi alla sua sequela: «Se 
qualcuno vuol venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi segua» (Mt 16,24). 
  
21. Seguire Cristo non è una imitazione esteriore, perché tocca l'uomo nella sua profonda interiorità. 
Essere discepoli di Gesù significa essere resi conformi a Lui, che si è fatto servo fino al dono di sé 
sulla croce (cf Fil 2,5-8). Mediante la fede, Cristo abita nel cuore del credente (cf Ef 3,17), e così il 
discepolo è assimilato al suo Signore e a Lui configurato. Questo è frutto della grazia, della 
presenza operante dello Spirito Santo in noi. 
Inserito in Cristo, il cristiano diventa membro del suo Corpo, che è la Chiesa (cf 1 Cor 12,13.27). 
Sotto l'impulso dello Spirito, il Battesimo configura radicalmente il fedele a Cristo nel mistero 
pasquale della morte e risurrezione, lo «riveste» di Cristo (cf Gal 3,27): «Rallegriamoci e 
ringraziamo — esclama sant'Agostino rivolgendosi ai battezzati —: siamo diventati non solo 
cristiani, ma Cristo (...). Stupite e gioite: Cristo siamo diventati!».28 Morto al peccato, il battezzato 
riceve la vita nuova (cf Rm 6,3-11): vivente per Dio in Cristo Gesù, è chiamato a camminare 
secondo lo Spirito e a manifestarne nella vita i frutti (cf Gal 5,16-25). La partecipazione poi 
all'Eucaristia, sacramento della Nuova Alleanza (cf 1 Cor 11,23-29), è vertice dell'assimilazione a 
Cristo, fonte di «vita eterna» (cf Gv 6,51-58), principio e forza del dono totale di sé, di cui Gesù 
secondo la testimonianza tramandata da Paolo comanda di far memoria nella celebrazione e nella 
vita: «Ogni volta che mangiate di questo pane e bevete di questo calice, voi annunziate la morte del 
Signore finché egli venga» (1 Cor 11,26). 
  
«A Dio tutto è possibile» (Mt 19,26) 
  
22. Amara è la conclusione del colloquio di Gesù con il giovane ricco: «Udito questo, il giovane se 
ne andò triste; poiché aveva molte ricchezze» (Mt 19,22). Non solo l'uomo ricco, ma anche gli 
stessi discepoli sono spaventati dall'appello di Gesù alla sequela, le cui esigenze superano le 
aspirazioni e le forze umane: «A queste parole i discepoli rimasero costernati e chiesero: "Chi si 
potrà dunque salvare?"«(Mt 19,25). Ma il Maestro rimanda alla potenza di Dio: «Questo è 
impossibile agli uomini, ma a Dio tutto è possibile» (Mt 19,26). 
Nel medesimo capitolo del Vangelo di Matteo (19,3-10), Gesù, interpretando la Legge mosaica sul 
matrimonio, rifiuta il diritto al ripudio, richiamando ad un «principio» più originario e più 
autorevole rispetto alla Legge di Mosè: il disegno nativo di Dio sull'uomo, un disegno al quale 
l'uomo dopo il peccato è diventato inadeguato: «Per la durezza del vostro cuore Mosè vi ha 
permesso di ripudiare le vostre mogli, ma da principio non fu così» (Mt 19,8). Il richiamo al 
«principio» sgomenta i discepoli, che commentano con queste parole: «Se questa è la condizione 
dell'uomo rispetto alla donna, non conviene sposarsi» (Mt 19,10). E Gesù, riferendosi in modo 
specifico al carisma del celibato «per il Regno dei cieli» (Mt 19,12), ma enunciando una regola 



generale, rimanda alla nuova e sorprendente possibilità aperta all'uomo dalla grazia di Dio: «Egli 
rispose loro: "Non tutti possono capirlo, ma solo coloro ai quali è stato concesso"«(Mt 19,11). 
Imitare e rivivere l'amore di Cristo non è possibile all'uomo con le sole sue forze. Egli diventa 
capace di questo amore soltanto in virtù di un dono ricevuto. Come il Signore Gesù riceve l'amore 
del Padre suo, così egli a sua volta lo comunica gratuitamente ai discepoli: «Come il Padre ha amato 
me, così anch'io ho amato voi. Rimanete nel mio amore» (Gv 15,9). Il dono di Cristo è il suo 
Spirito, il cui primo «frutto» (cf Gal 5,22) è la carità: «L'amore di Dio è stato riversato nei nostri 
cuori per mezzo dello Spirito Santo, che ci è stato dato» (Rm 5,5). Sant'Agostino si chiede: «È 
l'amore che ci fa osservare i comandamenti, oppure è l'osservanza dei comandamenti che fa nascere 
l'amore?». E risponde: «Ma chi può mettere in dubbio che l'amore precede l'osservanza? Chi infatti 
non ama è privo di motivazioni per osservare i comandamenti».29 
  
23. «La legge dello Spirito che dà vita in Cristo Gesù ti ha liberato dalla legge del peccato e della 
morte» (Rm 8,2). Con queste parole l'apostolo Paolo ci introduce a considerare nella prospettiva 
della storia della Salvezza che si compie in Cristo il rapporto tra la Legge (antica) e la grazia (Legge 
nuova). Egli riconosce il ruolo pedagogico della Legge, la quale, permettendo all'uomo peccatore di 
misurare la sua impotenza e togliendogli la presunzione dell'autosufficienza, lo apre all'invocazione 
e all'accoglienza della «vita nello Spirito». Solo in questa vita nuova è possibile la pratica dei 
comandamenti di Dio. Infatti, è per la fede in Cristo che noi siamo resi giusti (cf Rm 3,28): la 
«giustizia» che la Legge esige, ma non può dare a nessuno, ogni credente la trova manifestata e 
concessa dal Signore Gesù. Così mirabilmente ancora sant'Agostino sintetizza la dialettica paolina 
di legge e grazia: «La legge, perciò, è stata data perché si invocasse la grazia; la grazia è stata data 
perché si osservasse la legge».30 
L'amore e la vita secondo il Vangelo non possono essere pensati prima di tutto nella forma del 
precetto, perché ciò che essi domandano va al di là delle forze dell'uomo: essi sono possibili solo 
come frutto di un dono di Dio, che risana e guarisce e trasforma il cuore dell'uomo per mezzo della 
sua grazia: «Perché la legge fu data per mezzo di Mosè, la grazia e la verità vennero per mezzo di 
Gesù Cristo» (Gv 1,17). Per questo la promessa della vita eterna è legata al dono della grazia, e il 
dono dello Spirito che abbiamo ricevuto è già «caparra della nostra eredità» (Ef 1,14).  
  
24. Si rivela così il volto autentico e originale del comandamento dell'amore e della perfezione alla 
quale esso è ordinato: si tratta di una possibilità aperta all'uomo esclusivamente dalla grazia, dal 
dono di Dio, dal suo amore. D'altra parte, proprio la coscienza di aver ricevuto il dono, di possedere 
in Gesù Cristo l'amore di Dio, genera e sostiene la risposta responsabile di un amore pieno verso 
Dio e tra i fratelli, come con insistenza ricorda l'apostolo Giovanni nella sua prima Lettera: 
«Carissimi, amiamoci gli uni gli altri, perché l'amore è da Dio: chiunque ama è generato da Dio e 
conosce Dio. Chi non ama non ha conosciuto Dio, perché Dio è amore... Carissimi, se Dio ci ha 
amato, anche noi dobbiamo amarci gli uni gli altri... Noi amiamo, perché egli ci ha amati per 
primo» (1 Gv 4,7-8.11.19). 
Questa connessione inscindibile tra la grazia del Signore e la libertà dell'uomo, tra il dono e il 
compito, è stata espressa in termini semplici e profondi da sant'Agostino, che così prega: «Da quod 
iubes et iube quod vis» (dona ciò che comandi e comanda ciò che vuoi).31 
Il dono non diminuisce, ma rafforza l'esigenza morale dell'amore: «Questo è il suo comandamento: 
che crediamo nel nome del Figlio suo Gesù Cristo e ci amiamo gli uni gli altri, secondo il precetto 
che ci ha dato» (1 Gv 3,23). Si può «rimanere» nell'amore solo a condizione di osservare i 
comandamenti, come afferma Gesù: «Se osserverete i miei comandamenti, rimarrete nel mio amore, 
come io ho osservato i comandamenti del Padre mio e rimango nel suo amore» (Gv 15,10). 
Raccogliendo quanto è al cuore del messaggio morale di Gesù e della predicazione degli Apostoli, e 
riproponendo in una sintesi mirabile la grande tradizione dei Padri d'Oriente e d'Occidente — in 
particolare di sant'Agostino — 32 san Tommaso ha potuto scrivere che la Legge Nuova è la grazia 
dello Spirito Santo donata mediante la fede in Cristo.33 I precetti esterni, di cui pure il Vangelo 



parla, dispongono a questa grazia o ne dispiegano gli effetti nella vita. Infatti, la Legge Nuova non 
si contenta di dire ciò che si deve fare, ma dona anche la forza di «fare la verità» (cf Gv 3,21). Nello 
stesso tempo san Giovanni Crisostomo ha osservato che la Legge Nuova fu promulgata proprio 
quando lo Spirito Santo discese dal cielo nel giorno di Pentecoste e che gli Apostoli «non discesero 
dal monte portando, come Mosè, delle tavole di pietra nelle loro mani; ma se ne venivano portando 
lo Spirito Santo nei loro cuori..., divenuti mediante la sua grazia una legge viva, un libro 
animato».34 
  
«Ecco, io sono con voi tutti i giorni, sino alla fine del mondo» (Mt 28,20) 
  
25. Il colloquio di Gesù con il giovane ricco continua, in un certo senso, in ogni epoca della storia, 
anche oggi. La domanda: «Maestro, che cosa devo fare di buono per ottenere la vita eterna?» 
sboccia nel cuore di ogni uomo, ed è sempre e solo Cristo a offrire la risposta piena e risolutiva. Il 
Maestro, che insegna i comandamenti di Dio, che invita alla sequela e dà la grazia per una vita 
nuova, è sempre presente e operante in mezzo a noi, secondo la promessa: «Ecco, io sono con voi 
tutti i giorni, sino alla fine del mondo» (Mt 28,20). La contemporaneità di Cristo all'uomo di ogni 
tempo si realizza nel suo corpo, che è la Chiesa. Per questo il Signore promise ai suoi discepoli lo 
Spirito Santo, che avrebbe loro «ricordato» e fatto comprendere i suoi comandamenti (cf Gv 14,26) 
e sarebbe stato il principio sorgivo di una vita nuova nel mondo (cf Gv 3,5-8; Rm 8,1-13). 
Le prescrizioni morali, impartite da Dio nell'Antica Alleanza e giunte alla loro perfezione in quella 
Nuova ed Eterna nella persona stessa del Figlio di Dio fatto uomo, devono essere fedelmente 
custodite e permanentemente attualizzate nelle differenti culture lungo il corso della storia. Il 
compito della loro interpretazione è stato affidato da Gesù agli Apostoli e ai loro successori, con 
l'assistenza speciale dello Spirito di verità: «Chi ascolta voi ascolta me» (Lc 10,16). Con la luce e la 
forza di questo Spirito gli Apostoli hanno adempiuto la missione di predicare il Vangelo e di 
indicare la «via» del Signore (cf At 18,25), insegnando anzitutto la sequela e l'imitazione di Cristo: 
«Per me il vivere è Cristo» (Fil 1,21). 
  
26. Nella catechesi morale degli Apostoli, accanto ad esortazioni e ad indicazioni legate al contesto 
storico e culturale, c'è un insegnamento etico con precise norme di comportamento. È quanto 
emerge nelle loro Lettere, che contengono l'interpretazione, guidata dallo Spirito Santo, dei precetti 
del Signore da vivere nelle diverse circostanze culturali (cf Rm 12-15; 1 Cor 11-14; Gal 5-6; Ef 4-6; 
Col 3-4; 1 Pt e Gc). Incaricati di predicare il Vangelo, gli Apostoli fin dalle origini della Chiesa, in 
virtù della loro responsabilità pastorale, hanno vegliato sulla rettitudine della condotta dei cristiani, 
35 allo stesso modo in cui hanno vegliato sulla purezza della fede e sulla trasmissione dei doni 
divini mediante i Sacramenti.36 I primi cristiani, provenienti sia dal popolo giudaico sia dalle 
nazioni, differivano dai pagani non solo per la loro fede e per la loro liturgia, ma anche per la 
testimonianza della loro condotta morale, ispirata alla Legge Nuova.37 La Chiesa, infatti, è insieme 
comunione di fede e di vita; la sua norma è «la fede che opera per mezzo della carità» (Gal 5,6). 
Nessuna lacerazione deve attentare all'armonia tra la fede e la vita: l'unità della Chiesa è ferita non 
solo dai cristiani che rifiutano o stravolgono le verità della fede, ma anche da quelli che 
misconoscono gli obblighi morali a cui li chiama il Vangelo (cf 1 Cor 5,9-13). Con decisione gli 
Apostoli hanno rifiutato ogni dissociazione tra l'impegno del cuore e i gesti che lo esprimono e 
verificano (cf 1 Gv 2,3-6). E fin dai tempi apostolici i Pastori della Chiesa hanno denunciato con 
chiarezza i modi di agire di coloro che erano fautori di divisione con i loro insegnamenti o con i 
loro comportamenti.38 
  
27. Promuovere e custodire, nell'unità della Chiesa, la fede e la vita morale è il compito affidato da 
Gesù agli Apostoli (cf Mt 28,19-20), che prosegue nel ministero dei loro successori. È quanto si 
ritrova nella viva Tradizione, mediante la quale — come insegna il Concilio Vaticano II — «la 
Chiesa, nella sua dottrina, nella sua vita e nel suo culto, perpetua e trasmette a tutte le generazioni 



tutto ciò che essa è, tutto ciò che essa crede. Questa Tradizione, che trae origine dagli Apostoli, 
progredisce nella Chiesa sotto l'assistenza dello Spirito Santo».39 Nello Spirito la Chiesa accoglie e 
trasmette la Scrittura come testimonianza delle «grandi cose» che Dio opera nella storia (cf Lc 
1,49), confessa per bocca dei Padri e dei Dottori la verità del Verbo fatto carne, ne mette in pratica i 
precetti e la carità nella vita dei Santi e delle Sante e nel sacrificio dei Martiri, ne celebra la 
speranza nella Liturgia: mediante la stessa Tradizione i cristiani ricevono «la viva voce del 
Vangelo», 40 come espressione fedele della sapienza e della volontà divina.  
All'interno della Tradizione si sviluppa, con l'assistenza dello Spirito Santo, l'interpretazione 
autentica della legge del Signore. Lo stesso Spirito, che è all'origine della Rivelazione dei 
comandamenti e degli insegnamenti di Gesù, garantisce che vengano santamente custoditi, 
fedelmente esposti e correttamente applicati nel variare dei tempi e delle circostanze. Questa 
«attualizzazione» dei comandamenti è segno e frutto di una più profonda penetrazione della 
Rivelazione e di una comprensione alla luce della fede delle nuove situazioni storiche e culturali. 
Essa, tuttavia, non può che confermare la permanente validità della Rivelazione e inserirsi nel solco 
dell'interpretazione che ne dà la grande Tradizione di insegnamento e di vita della Chiesa, di cui 
sono testimoni la dottrina dei Padri, la vita dei Santi, la liturgia della Chiesa e l'insegnamento del 
Magistero. 
In particolare, poi, come afferma il Concilio, «l'ufficio d'interpretare autenticamente la parola di Dio 
scritta o trasmessa è stato affidato al solo Magistero vivo della Chiesa, la cui autorità è esercitata nel 
nome di Gesù Cristo».41 In tal modo la Chiesa, nella sua vita e nel suo insegnamento, si presenta 
come «colonna e sostegno della verità» (1 Tm 3,15), anche della verità circa l'agire morale. Infatti, 
«è compito della Chiesa annunziare sempre e dovunque i principi morali anche circa l'ordine 
sociale, e così pure pronunciare il giudizio su qualsiasi realtà umana, in quanto lo esigano i diritti 
fondamentali della persona umana o la salvezza delle anime».42 
Proprio sulle domande che caratterizzano oggi la discussione morale e intorno alle quali si sono 
sviluppate nuove tendenze e teorie, il Magistero, in fedeltà a Gesù Cristo e in continuità con la 
tradizione della Chiesa, sente più urgente il dovere di offrire il proprio discernimento e 
insegnamento, per aiutare l'uomo nel suo cammino verso la verità e la libertà. 
  
II - «Non conformatevi alla mentalità di questo mondo» (Rm 12,2) - La chiesa e il discernimento di 
alcune tendenze della teologia morale odierna 
  
Insegnare ciò che è secondo la sana dottrina (cf Tt 2,1) 
  
28. La meditazione del dialogo tra Gesù e il giovane ricco ci ha permesso di raccogliere i contenuti 
essenziali della Rivelazione dell'Antico e del Nuovo Testamento circa l'agire morale. Essi sono: la 
subordinazione dell'uomo e del suo agire a Dio, Colui che «solo è buono»; il rapporto tra il bene 
morale degli atti umani e la vita eterna; la sequela di Cristo, che apre all'uomo la prospettiva 
dell'amore perfetto; ed infine il dono dello Spirito Santo, fonte e risorsa della vita morale della 
«creatura nuova» (cf 2 Cor 5,17). 
Nella sua riflessione morale la Chiesa ha sempre avuto presenti le parole che Gesù ha rivolto al 
giovane ricco. La Sacra Scrittura, infatti, rimane la sorgente viva e feconda della dottrina morale 
della Chiesa, come ha ricordato il Concilio Vaticano II: «Il Vangelo 1... fonte di ogni verità salutare 
e di ogni regola morale».43 Essa ha custodito fedelmente ciò che la parola di Dio insegna, non solo 
circa le verità da credere, ma anche circa l'agire morale, cioè l'agire che piace a Dio (cf 1 Ts 4,1), 
realizzando uno sviluppo dottrinale analogo a quello che si è avuto nell'ambito delle verità della 
fede. Assistita dallo Spirito Santo che la guida alla verità tutta intera (cf Gv 16,13), la Chiesa non ha 
cessato, e non può mai cessare, di scrutare il «mistero del Verbo incarnato», nel quale «trova vera 
luce il mistero dell'uomo».44 
  



29. La riflessione morale della Chiesa, operata sempre nella luce di Cristo, il «Maestro buono», si è 
sviluppata anche nella forma specifica della scienza teologica, detta «teologia morale», una scienza 
che accoglie e interroga la rivelazione divina e insieme risponde alle esigenze della ragione umana. 
La teologia morale è una riflessione che riguarda la «moralità», ossia il bene e il male degli atti 
umani e della persona che li compie, e in tal senso è aperta a tutti gli uomini; ma è anche «teologia», 
in quanto riconosce il principio e il fine dell'agire morale in Colui che «solo è buono» e che, 
donandosi all'uomo in Cristo, gli offre la beatitudine della vita divina. 
Il Concilio Vaticano II ha invitato gli studiosi a porre «speciale cura nel perfezionare la teologia 
morale in modo che la sua esposizione scientifica, maggiormente fondata sulla Sacra Scrittura, 
illustri l'altezza della vocazione dei fedeli in Cristo e il loro obbligo di apportare frutto nella carità 
per la vita del mondo».45 Lo stesso Concilio ha invitato i teologi, «nel rispetto dei metodi e delle 
esigenze proprie della scienza teologica, a ricercare modi sempre più adatti di comunicare la 
dottrina agli uomini della loro epoca, perché altro è il deposito o le verità della fede, altro è il modo 
con cui vengono enunciate, rimanendo pur sempre lo stesso il significato e il senso profondo».46 Di 
qui l'ulteriore invito, esteso a tutti i fedeli, ma rivolto in particolare ai teologi: «I fedeli dunque 
vivano in strettissima unione con gli uomini del loro tempo, e si sforzino di penetrare perfettamente 
il loro modo di pensare e di sentire, di cui la cultura è espressione».47 
Lo sforzo di molti teologi, sostenuti dall'incoraggiamento del Concilio, ha già dato i suoi frutti con 
interessanti e utili riflessioni intorno alle verità della fede da credere e da applicare nella vita, 
presentate in forma più corrispondente alla sensibilità e agli interrogativi degli uomini del nostro 
tempo. La Chiesa e, in particolare, i Vescovi, ai quali Gesù Cristo ha affidato innanzitutto il servizio 
dell'insegnamento, accolgono con gratitudine tale sforzo ed incoraggiano i teologi a un ulteriore 
lavoro, animato da un profondo e autentico timore del Signore, che è il principio della sapienza (cf 
Prv 1,7). 
Nello stesso tempo, nell'ambito delle discussioni teologiche postconciliari si sono sviluppate però 
alcune interpretazioni della morale cristiana che non sono compatibili con la «sana dottrina» (2 Tm 
4,3). Certamente il Magistero della Chiesa non intende imporre ai fedeli nessun particolare sistema 
teologico né tanto meno filosofico, ma, per «custodire santamente ed esporre fedelmente» la Parola 
di Dio, 48 esso ha il dovere di dichiarare l'incompatibilità di certi orientamenti del pensiero 
teologico o di talune affermazioni filosofiche con la verità rivelata.49 
  
30. Rivolgendomi con questa Enciclica a voi, Confratelli nell'Episcopato, intendo enunciare i 
principi necessari per il discernimento di ciò che è contrario alla «sana dottrina», richiamando 
quegli elementi dell'insegnamento morale della Chiesa che sembrano oggi particolarmente esposti 
all'errore, all'ambiguità o alla dimenticanza. Sono, peraltro, gli elementi dai quali dipende «la 
risposta agli oscuri enigmi della condizione umana che ieri come oggi turbano profondamente il 
cuore dell'uomo: la natura dell'uomo, il senso e il fine della nostra vita, il bene e il peccato, l'origine 
e il fine del dolore, la via per raggiungere la vera felicità, la morte, il giudizio e la sanzione dopo la 
morte, infine l'ultimo e ineffabile mistero che circonda la nostra esistenza, dal quale noi traiamo 
origine e verso il quale tendiamo».50 
Questi e altri interrogativi, come: cosa è la libertà e qual è la sua relazione con la verità contenuta 
nella legge di Dio? qual è il ruolo della coscienza nella formazione del profilo morale dell'uomo? 
come discernere, in conformità con la verità sul bene, i diritti e i doveri concreti della persona 
umana?, si possono riassumere nella fondamentale domanda che il giovane del Vangelo pose a 
Gesù: «Maestro, che cosa devo fare di buono per ottenere la vita eterna?». Inviata da Gesù a 
predicare il Vangelo e ad «ammae- strare tutte le nazioni..., insegnando loro ad osservare tutto ciò» 
che egli ha comandato (cf Mt 28,19-20),la Chiesa ripropone, ancora oggi, la risposta del Maestro: 
questa possiede una luce e una forza capaci di risolvere anche le questioni più discusse e complesse. 
Questa stessa luce e forza sollecitano la Chiesa a sviluppare costantemente la riflessione non solo 
dogmatica, ma anche morale in un ambito interdisciplinare, così com'è necessario specialmente per 
i nuovi problemi.51 



È sempre in questa medesima luce e forza che il Magistero della Chiesa compie la sua opera di 
discernimento, accogliendo e rivivendo il monito che l'apostolo Paolo rivolgeva a Timoteo: «Ti 
scongiuro davanti a Dio e a Cristo Gesù che verrà a giudicare i vivi e i morti, per la sua 
manifestazione e il suo regno: annunzia la parola, insisti in ogni occasione opportuna e non 
opportuna, ammonisci, rimprovera, esorta con ogni magnanimità e dottrina. Verrà giorno, infatti, in 
cui non si sopporterà più la sana dottrina, ma, per il prurito di udire qualcosa, gli uomini si 
circonderanno di maestri secondo le proprie voglie, rifiutando di dare ascolto alla verità per volgersi 
alle favole. Tu però vigila attentamente, sappi sopportare le sofferenze, compi la tua opera di 
annunziatore del Vangelo, adempi il tuo ministero» (2 Tm 4,1-5; cf Tt 1,10.13-14). 
  
«Conoscerete la verità e la verità vi farà liberi» (Gv 8,32) 
  
31. I problemi umani più dibattuti e diversamente risolti nella riflessione morale contemporanea si 
ricollegano, sia pure in vari modi, ad un problema cruciale: quello della libertà dell'uomo. 
Non c' è dubbio che il nostro tempo ha acquisito una percezione particolarmente viva della libertà. 
«In questa nostra età gli uomini diventano sempre più consapevoli della dignità della persona 
umana», come costatava già la dichiarazione conciliareDignitatis humanae sulla libertà religiosa.52 
Da qui l'esigenza che «gli uomini nell'agire seguano la loro iniziativa e godano di una libertà 
responsabile, non mossi da coercizione bensì guidati dalla coscienza del dovere».53 In particolare il 
diritto alla libertà religiosa e al rispetto della coscienza nel suo cammino verso la verità è sentito 
sempre più come fondamento dei diritti della persona, considerati nel loro insieme.54 
Così, il senso più acuto della dignità della persona umana e della sua unicità, come anche del 
rispetto dovuto al cammino della coscienza, costituisce certamente un'acquisizione positiva della 
cultura moderna. Questa percezione, in se stessa autentica, ha trovato molteplici espressioni, più o 
meno adeguate, di cui alcune però si discostano dalla verità sull'uomo come creatura e immagine di 
Dio ed esigono pertanto di essere corrette o purificate alla luce della fede.55 
  
32. In alcune correnti del pensiero moderno si è giunti adesaltare la libertà al punto da farne un 
assoluto, che sarebbe la sorgente dei valori. In questa direzione si muovono le dottrine che perdono 
il senso della trascendenza o quelle che sono esplicitamente atee. Si sono attribuite alla coscienza 
individuale le prerogative di un'istanza suprema del giudizio morale, che decide categoricamente e 
infallibilmente del bene e del male. All'affermazione del dovere di seguire la propria coscienza si è 
indebitamente aggiunta l'affermazione che il giudizio morale è vero per il fatto stesso che proviene 
dalla coscienza. Ma, in tal modo, l'imprescindibile esigenza di verità è scomparsa, in favore di un 
criterio di sincerità, di autenticità, di «accordo con se stessi», tanto che si è giunti ad una concezione 
radicalmente soggettivista del giudizio morale. 
Come si può immediatamente comprendere, non è estranea a questa evoluzione la crisi intorno alla 
verità. Persa l'idea di una verità universale sul bene, conoscibile dalla ragione umana, è 
inevitabilmente cambiata anche la concezione della coscienza: questa non è più considerata nella 
sua realtà originaria, ossia un atto dell'intelligenza della persona, cui spetta di applicare la 
conoscenza universale del bene in una determinata situazione e di esprimere così un giudizio sulla 
condotta giusta da scegliere qui e ora; ci si è orientati a concedere alla coscienza dell'individuo il 
privilegio di fissare, in modo autonomo, i criteri del bene e del male e agire di conseguenza. Tale 
visione fa tutt'uno con un'etica individualista, per la quale ciascuno si trova confrontato con la sua 
verità, differente dalla verità degli altri. Spinto alle estreme conseguenze, l'individualismo sfocia 
nella negazione dell'idea stessa di natura umana. 
Queste differenti concezioni sono all'origine degli orientamenti di pensiero che sostengono 
l'antinomia tra legge morale e coscienza, tra natura e libertà. 
  
33. Parallelamente all'esaltazione della libertà, e paradossalmente in contrasto con essa, la cultura 
moderna mette radicalmente in questione questa medesima libertà. Un insieme di discipline, 



raggruppate sotto il nome di «scienze umane», hanno giustamente attirato l'attenzione sui 
condizionamenti di ordine psicologico e sociale, che pesano sull'esercizio della libertà umana. La 
conoscenza di tali condizionamenti e l'attenzione che viene loro prestata sono acquisizioni 
importanti, che hanno trovato applicazione in diversi ambiti dell'esistenza, come per esempio nella 
pedagogia o nell'amministrazione della giustizia. Ma alcuni, superando le conclusioni che si 
possono legittimamente trarre da queste osservazioni, sono arrivati al punto di mettere in dubbio o 
di negare la realtà stessa della libertà umana. 
Si devono anche ricordare alcune interpretazioni abusive dell'indagine scientifica a livello 
antropologico. Traendo argomento dalla grande varietà dei costumi, delle abitudini e delle 
istituzioni presenti nell'umanità, si conclude, se non sempre con la negazione di valori umani 
universali, almeno con una concezione relativistica della morale. 
  
34. «Maestro, che cosa devo fare di buono per ottenere la vita eterna?». La domanda morale, alla 
quale Cristo risponde, non può prescindere dalla questione della libertà, anzi la colloca al suo 
centro, perché non si dà morale senza libertà: «L'uomo può volgersi al bene soltanto nella 
libertà».56 Ma quale libertà? Il Concilio, di fronte ai nostri contemporanei che «tanto tengono» alla 
libertà e che la «cercano ardentemente» ma che «spesso la coltivano in malo modo, quasi sia lecito 
tutto purché piaccia, compreso il male», presenta la «vera» libertà: «La vera libertà è nell'uomo 
segno altissimo dell'immagine divina. Dio volle, infatti, lasciare l'uomo "in mano al suo consiglio" 
(cf Sir 15,14), così che esso cerchi spontaneamente il suo Creatore, e giunga liberamente, con la 
adesione a lui, alla piena e beata perfezione».57 Se esiste il diritto di essere rispettati nel proprio 
cammino di ricerca della verità, esiste ancor prima l'obbligo morale grave per ciascuno di cercare la 
verità e di aderirvi una volta conosciuta.58 In tal senso il Card. J. H. Newman, eminente assertore 
dei diritti della coscienza, affermava con decisione: «La coscienza ha dei diritti perché ha dei 
doveri».59 
Alcune tendenze della teologia morale odierna, sotto l'influsso delle correnti soggettiviste ed 
individualiste ora ricordate, interpretano in modo nuovo il rapporto della libertà con la legge 
morale, con la natura umana e con la coscienza, e propongono criteri innovativi di valutazione 
morale degli atti: sono tendenze che, pur nella loro varietà, si ritrovano nel fatto di indebolire o 
addirittura di negare la dipendenza della libertà dalla verità. 
Se vogliamo operare un discernimento critico di queste tendenze, capace di riconoscere quanto in 
esse vi è di legittimo, utile e prezioso e di indicarne, al tempo stesso, le ambiguità, i pericoli e gli 
errori, dobbiamo esaminarle alla luce della fondamentale dipendenza della libertà dalla verità, 
dipendenza che è stata espressa nel modo più limpido e autorevole dalle parole di Cristo: 
«Conoscerete la verità, e la verità vi farà liberi» (Gv 8,32). 
  
I. La libertà e la legge  
  
«Dell'albero della conoscenza del bene e del male non devi mangiare» (Gn 2,17) 
  
35. Leggiamo nel libro della Genesi: «Il Signore Dio diede questo comando all'uomo: "Tu potrai 
mangiare di tutti gli alberi del giardino, ma dell'albero della conoscenza del bene e del male non 
devi mangiare, perché, quando tu ne mangiassi, certamente moriresti"«(Gn 2,16-17). 
Con questa immagine, la Rivelazione insegna che il potere di decidere del bene e del male non 
appartiene all'uomo, ma a Dio solo. L'uomo è certamente libero, dal momento che può comprendere 
ed accogliere i comandi di Dio. Ed è in possesso d'una libertà quanto mai ampia, perché può 
mangiare «di tutti gli alberi del giardino». Ma questa libertà non è illimitata: deve arrestarsi di 
fronte all'«albero della conoscenza del bene e del male», essendo chiamata ad accettare la legge 
morale che Dio dà all'uomo. In realtà, proprio in questa accettazione la libertà dell'uomo trova la 
sua vera e piena realizzazione. Dio, che solo è buono, conosce perfettamente ciò che è buono per 
l'uomo, e in forza del suo stesso amore glielo propone nei comandamenti. 



La legge di Dio, dunque, non attenua né tanto meno elimina la libertà dell'uomo, al contrario la 
garantisce e la promuove. Ben diversamente però, alcune tendenze culturali odierne sono all'origine 
di non pochi orientamenti etici che pongono al centro del loro pensiero un presunto conflitto tra la 
libertà e la legge. Tali sono le dottrine che attribuiscono ai singoli individui o ai gruppi sociali la 
facoltà di decidere del bene e del male: la libertà umana potrebbe «creare i valori» e godrebbe di un 
primato sulla verità, al punto che la verità stessa sarebbe considerata una creazione della libertà. 
Questa, dunque, rivendicherebbe una tale autonomia morale che praticamente significherebbe la sua 
sovranità assoluta. 
  
36. L'istanza moderna di autonomia non ha mancato di esercitare un suo influsso anche nell'ambito 
della teologia morale cattolica. Se questa, certamente, non ha mai inteso contrapporre la libertà 
umana alla legge divina, né mettere in questione l'esistenza di un fondamento religioso ultimo delle 
norme morali, è stata però provocata ad un profondo ripensamento del ruolo della ragione e della 
fede nell'individuazione delle norme morali che si riferiscono a specifici comportamenti 
«intramondani», ossia verso se stessi, gli altri e il mondo delle cose. 
Si deve riconoscere che all'origine di questo sforzo di ripensamento si ritrovano alcune istanze 
positive, che peraltro appartengono, in buona parte, alla miglior tradizione del pensiero cattolico. 
Sollecitati dal Concilio Vaticano II, 60 si è voluto favorire il dialogo con la cultura moderna, 
mettendo in luce il carattere razionale — quindi universalmente comprensibile e comunicabile — 
delle norme morali appartenenti all'ambito della legge morale naturale.61 Si è inteso, inoltre, 
ribadire il carattere interiore delle esigenze etiche che da essa derivano e che non si impongono alla 
volontà come un obbligo, se non in forza del riconoscimento previo della ragione umana e, in 
concreto, della coscienza personale. 
Dimenticando però la dipendenza della ragione umana dalla Sapienza divina e la necessità, nel 
presente stato di natura decaduta, nonché l'effettiva realtà della divina rivelazione per la conoscenza 
di verità morali anche di ordine naturale, 62 alcuni sono giunti a teorizzare una completa sovranità 
della ragione nell'ambito delle norme morali relative al retto ordinamento della vita in questo 
mondo: tali norme costituirebbero l'ambito di una morale solamente «umana», sarebbero cioè 
l'espressione di una legge che l'uomo autonomamente dà a se stesso e che ha la sua sorgente 
esclusivamente nella ragione umana. Di questa legge Dio non potrebbe essere considerato in nessun 
modo Autore, se non nel senso che la ragione umana esercita la sua autonomia legislativa in forza di 
un originario e totale mandato di Dio all'uomo. Ora queste tendenze di pensiero hanno condotto a 
negare, contro la Sacra Scrittura e la dottrina costante della Chiesa, che la legge morale naturale 
abbia Dio come autore e che l'uomo, mediante la sua ragione, partecipi alla legge eterna, che non è 
lui a stabilire. 
  
37. Volendo però mantenere la vita morale in un contesto cristiano, è stata introdotta da alcuni 
teologi moralisti una netta distinzione, contraria alla dottrina cattolica, 63 tra un ordine etico, che 
avrebbe origine umana e valore solo mondano, e un ordine della salvezza, per il quale avrebbero 
rilevanza solo alcune intenzioni ed atteggiamenti interiori circa Dio e il prossimo. Si è giunti 
conseguentemente al punto di negare l'esistenza, nella rivelazione divina, di un contenuto morale 
specifico e determinato, universalmente valido e permanente: la Parola di Dio si limiterebbe a 
proporre un'esortazione, una generica parenesi, che poi solo la ragione autonoma avrebbe il compito 
di riempire di determinazioni normative veramente «oggettive», ossia adeguate alla situazione 
storica concreta. Naturalmente un'autonomia così concepita comporta anche la negazione di una 
competenza dottrinale specifica da parte della Chiesa e del suo Magistero circa norme morali 
determinate riguardanti il cosiddetto «bene umano»: esse non apparterrebbero al contenuto proprio 
della Rivelazione e non sarebbero in se stesse rilevanti in ordine alla salvezza. 
Non vi è chi non veda che una simile interpretazione dell'autonomia della ragione umana comporta 
tesi incompatibili con la dottrina cattolica. 



In un tale contesto è assolutamente necessario chiarire, alla luce della Parola di Dio e della viva 
tradizione della Chiesa, le fondamentali nozioni della libertà umana e della legge morale, nonché i 
loro profondi e interiori rapporti. Solo così sarà possibile corrispondere alle giuste istanze della 
razionalità umana, integrando gli elementi validi di alcune correnti dell'odierna teologia morale, 
senza pregiudicare il patrimonio morale della Chiesa con tesi derivanti da un erroneo concetto di 
autonomia. 
  
Dio volle lasciare l'uomo «in mano al suo consiglio» (Sir 15,14) 
  
38. Riprendendo le parole del Siracide, il Concilio Vaticano II così spiega la «vera libertà» che 
nell'uomo è «segno altissimo dell'immagine divina»: «Dio volle lasciare l'uomo "in mano al suo 
consiglio", così che egli cerchi spontaneamente il suo Creatore, e giunga liberamente, con l'adesione 
a Lui, alla piena e beata perfezione».64 Queste parole indicano la meravigliosa profondità della 
partecipazione alla signoria divina, cui l'uomo è stato chiamato: indicano che il dominio dell'uomo 
si estende, in un certo senso, sull'uomo stesso. È questo un aspetto costantemente accentuato nella 
riflessione teologica sulla libertà umana, interpretata nei termini di una forma di regalità. Scrive, ad 
esempio, san Gregorio Nisseno: «L'animo manifesta la sua regalità ed eccellenza... nel suo essere 
senza padrone e libero, governandosi autocraticamente con il suo volere. Di chi altro questo è 
proprio, se non del re?... Così la natura umana, creata per essere padrona delle altre creature, per la 
somiglianza con il sovrano dell'universo fu stabilita come una viva immagine, partecipe della 
dignità e del nome dell'Archetipo».65 
Già il governare il mondo costituisce per l'uomo un compito grande e colmo di responsabilità, che 
impegna la sua libertà in obbedienza al Creatore: «Riempite la terra; soggiogatela» (Gn 1,28). Sotto 
questo aspetto al singolo uomo, come pure alla comunità umana, spetta una giusta autonomia, alla 
quale la Costituzione conciliare Gaudium et spes dedica una speciale attenzione. È l'autonomia 
delle realtà terrene, che significa che «le cose create e le stesse società hanno leggi e valori propri, 
che l'uomo gradatamente deve scoprire, usare e ordinare».66 
  
39. Non solo il mondo però, ma anche l'uomo stesso è stato affidato alla sua propria cura e 
responsabilità. Dio l'ha lasciato «in mano al suo consiglio» (Sir 15,14), perché cercasse il suo 
Creatore e giungesse liberamente alla perfezione. Giungere significa edificare personalmente in sé 
tale perfezione. Infatti, come governando il mondo l'uomo lo forma secondo la sua intelligenza e 
volontà, così compiendo atti moralmente buoni l'uomo conferma, sviluppa e consolida in se stesso 
la somiglianza di Dio. 
Il Concilio, tuttavia, chiede vigilanza di fronte a un falso concetto dell'autonomia delle realtà 
terrene, quello di ritenere che «le cose create non dipendono da Dio, e che l'uomo può adoperarle 
senza riferirle al Creatore».67 Nei riguardi dell'uomo poi simile concetto di autonomia produce 
effetti particolarmente dannosi, assumendo in ultima istanza un carattere ateo: «La creatura, infatti, 
senza il Creatore svanisce... Anzi, l'oblio di Dio priva di luce la creatura stessa».68 
  
40. L'insegnamento del Concilio sottolinea, da un lato, l'attività della ragione umana nel 
rinvenimento e nella applicazione della legge morale: la vita morale esige la creatività e 
l'ingegnosità proprie della persona, sorgente e causa dei suoi atti deliberati. D'altro lato, la ragione 
trae la sua verità e la sua autorità dalla legge eterna, che non è altro che la stessa sapienza divina.69 
Alla base della vita morale sta dunque il principio di una «giusta autonomia» 70 dell'uomo, soggetto 
personale dei suoi atti. La legge morale proviene da Dio e trova sempre in lui la sua sorgente: in 
forza della ragione naturale, che deriva dalla sapienza divina, essa è, al tempo stesso, la legge 
propria dell'uomo. La legge naturale infatti, come si è visto, «altro non è che la luce dell'intelligenza 
infusa in noi da Dio. Grazie ad essa conosciamo ciò che si deve compiere e ciò che si deve evitare. 
Questa luce e questa legge Dio l'ha donata nella creazione».71 La giusta autonomia della ragione 
pratica significa che l'uomo possiede in se stesso la propria legge, ricevuta dal Creatore. Tuttavia, 



l'autonomia della ragione non può significare la creazione, da parte della stessa ragione, dei valori e 
delle norme morali.72 Se questa autonomia implicasse una negazione della partecipazione della 
ragione pratica alla sapienza del Creatore e Legislatore divino, oppure se suggerisse una libertà 
creatrice delle norme morali, a seconda delle contingenze storiche o delle diverse società e culture, 
una tale pretesa autonomia contraddirebbe l'insegnamento della Chiesa sulla verità dell'uomo.73 
Sarebbe la morte della vera libertà: «Ma dell'albero della conoscenza del bene e del male non devi 
mangiare, perché, quando tu ne mangiassi, certamente moriresti» (Gn 2,17). 
  
41. La vera autonomia morale dell'uomo non significa affatto il rifiuto, bensì l'accoglienza della 
legge morale, del comando di Dio: «Il Signore Dio diede questo comando all'uomo...» (Gn 2,16). 
La libertà dell'uomo e la legge di Dio s'incontrano e sono chiamate a compenetrarsi tra loro, nel 
senso della libera obbedienza dell'uomo a Dio e della gratuita benevolenza di Dio all'uomo. E 
pertanto l'obbedienza a Dio non è, come taluni credono, un'eteronomia, come se la vita morale fosse 
sottomessa alla volontà di un'onnipotenza assoluta, esterna all'uomo e contraria all'affermazione 
della sua libertà. In realtà, se eteronomia della morale significasse negazione 
dell'autodeterminazione dell'uomo o imposizione di norme estranee al suo bene, essa sarebbe in 
contraddizione con la rivelazione dell'Alleanza e dell'Incarnazione redentrice. Una simile 
eteronomia non sarebbe che una forma di alienazione, contraria alla sapienza divina ed alla dignità 
della persona umana. 
Alcuni parlano, a giusto titolo, di teonomia, o di teonomia partecipata, perché la libera obbedienza 
dell'uomo alla legge di Dio implica effettivamente la partecipazione della ragione e della volontà 
umane alla sapienza e alla provvidenza di Dio. Proibendo all'uomo di mangiare «dell'albero della 
conoscenza del bene e del male», Dio afferma che l'uomo non possiede originariamente in proprio 
questa «conoscenza», ma solamente vi partecipa mediante la luce della ragione naturale e della 
rivelazione divina, che gli manifestano le esigenze e gli appelli della sapienza eterna. La legge 
quindi deve dirsi un'espressione della sapienza divina: sottomettendosi ad essa, la libertà si 
sottomette alla verità della creazione. Per questo occorre riconoscere nella libertà della persona 
umana l'immagine e la vicinanza di Dio, che è «presente in tutti» (cf Ef 4,6); allo stesso modo, 
bisogna confessare la maestà del Dio dell'universo e venerare la santità della legge di Dio 
infinitamente trascendente. Deus semper maior.74 
  
Beato l'uomo che si compiace della legge del Signore (cf Sal 1,1-2) 
  
42. Modellata su quella di Dio, la libertà dell'uomo non solo non è negata dalla sua obbedienza alla 
legge divina, ma soltanto mediante questa obbedienza essa permane nella verità ed è conforme alla 
dignità dell'uomo, come scrive apertamente il Concilio: «La dignità dell'uomo richiede che egli 
agisca secondo scelte consapevoli e libere, mosso cioè e indotto da convinzioni personali e non per 
un cieco impulso interno e per mera coazione esterna. Ma tale dignità l'uomo la ottiene quando, 
liberandosi da ogni schiavitù di passioni, tende al suo fine con scelta libera del bene, e si procura da 
sé e con la sua diligente iniziativa i mezzi convenienti».75 
Nel suo tendere a Dio, a Colui che «solo è buono», l'uomo deve liberamente compiere il bene ed 
evitare il male. Ma per questo l'uomo deve poter distinguere il bene dal male. Ed è quanto avviene, 
anzitutto, grazie alla luce della ragione naturale, riflesso nell'uomo dello splendore del volto di Dio. 
In questo senso, commentando un versetto del Salmo 4, san Tommaso scrive: «Dopo aver detto: 
Offrite sacrifici di giustizia (Sal 4,6), come se alcuni gli chiedessero quali sono le opere della 
giustizia, il Salmista soggiunge: Molti dicono: Chi ci farà vedere il bene? E, rispondendo alla 
domanda, dice: La luce del tuo volto, Signore, è stata impressa su di noi. Come se volesse dire che 
la luce della ragione naturale con la quale distinguiamo il bene dal male — il che è di competenza 
della legge naturale — non è altro che un'impronta in noi della luce divina».76 Da ciò segue anche 
per quale motivo questa legge è chiamata legge naturale: viene detta così non in rapporto alla natura 
degli esseri irrazionali, ma perché la ragione che la promulga è propria della natura umana.77 



  
43. Il Concilio Vaticano II ricorda che «norma suprema della vita umana è la legge divina, eterna, 
oggettiva e universale, per mezzo della quale Dio con un disegno di sapienza e di amore ordina, 
dirige e governa tutto il mondo e le vie della comunità umana. E Dio rende partecipe l'uomo della 
sua legge, cosicché l'uomo, per soave disposizione della provvidenza divina, possa sempre più 
conoscere l'immutabile verità».78 
Il Concilio rimanda alla dottrina classica sulla legge eterna di Dio. Sant'Agostino la definisce come 
«la ragione o la volontà di Dio che comanda di conservare l'ordine naturale e proibisce di turbarlo»; 
79 san Tommaso la identifica con «la ragione della divina sapienza che muove tutto al fine 
dovuto».80 E la sapienza di Dio è provvidenza, amore che si prende cura. È Dio stesso, dunque, ad 
amare e a prendersi cura, nel senso più letterale e fondamentale, di tutta la creazione (cf Sap 7,22; 
8,11). Ma Dio provvede agli uomini in modo diverso rispetto agli esseri che non sono persone: non 
«dall'esterno», attraverso le leggi della natura fisica, ma «dal di dentro», mediante la ragione che, 
conoscendo col lume naturale la legge eterna di Dio, è perciò stesso in grado di indicare all'uomo la 
giusta direzione del suo libero agire.81 In questo modo Dio chiama l'uomo a partecipare alla sua 
provvidenza, volendo per mezzo dell'uomo stesso, ossia attraverso la sua ragionevole e responsabile 
cura, guidare il mondo: non soltanto il mondo della natura, ma anche quello delle persone umane. In 
questo contesto, come espressione umana della legge eterna di Dio, si pone la legge naturale: 
«Rispetto alle altre creature — scrive san Tommaso — la creatura razionale è soggetta in un modo 
più eccellente alla divina provvidenza, in quanto anche essa diventa partecipe della provvidenza, 
provvedendo a se stessa e agli altri: perciò si ha in essa una partecipazione della ragione eterna, 
grazie alla quale ha una naturale inclinazione all'atto ed al fine dovuti: tale partecipazione della 
legge eterna nella creatura razionale è chiamata legge naturale».82 
  
44. La Chiesa ha fatto spesso riferimento alla dottrina tomistica di legge naturale, assumendola nel 
proprio insegnamento morale. Così il mio venerato predecessore Leone XIII ha sottolineato 
l'essenziale subordinazione della ragione e della legge umana alla Sapienza di Dio e alla sua legge. 
Dopo aver detto che «la legge naturale è scritta e scolpita nell'animo di tutti e di ciascun uomo, 
poiché essa non è altro che la stessa ragione umana che ci comanda di fare il bene e ci intima di non 
peccare», Leone XIII rimanda alla «ragione più alta» del Legislatore divino: «Ma tale prescrizione 
della ragione umana non potrebbe aver forza di legge, se non fosse la voce e l'interprete di una 
ragione più alta, a cui il nostro spirito e la nostra libertà devono essere sottomessi». Infatti, la forza 
della legge risiede nella sua autorità di imporre dei doveri, di conferire dei diritti e di dare la 
sanzione a certi comportamenti: «Ora tutto ciò non potrebbe esistere nell'uomo, se fosse egli stesso 
a darsi, quale legislatore supremo, la norma delle sue azioni». E conclude: «Ne consegue che la 
legge naturale è la stessa legge eterna, insita negli esseri dotati di ragione, che li inclina all'atto e al 
fine che loro convengono; essa è la stessa ragione eterna del Creatore e governatore 
dell'universo».83 
L'uomo può riconoscere il bene e il male grazie a quel discernimento del bene dal male che egli 
stesso opera mediante la sua ragione, in particolare mediante la sua ragione illuminata dalla 
rivelazione divina e dalla fede, in forza della legge che Dio ha donato al popolo eletto, a cominciare 
dai comandamenti del Sinai. Israele è stato chiamato a ricevere e a vivere la legge di Dio come 
particolare dono e segno dell'elezione e dell'Alleanza divina, ed insieme come garanzia della 
benedizione di Dio. Così Mosè poteva rivolgersi ai figli di Israele e chiedere loro: «Quale grande 
nazione ha la divinità così vicina a sé, come il Signore nostro Dio è vicino a noi ogni volta che lo 
invochiamo? E quale grande nazione ha leggi e norme giuste, come è tutta questa legislazione che 
io oggi vi espongo?» (Dt 4,7-8). È nei Salmi che incontriamo i sentimenti di lode, gratitudine e 
venerazione che il popolo eletto è chiamato a nutrire verso la legge di Dio, insieme all'esortazione a 
conoscerla, meditarla e tradurla nella vita: «Beato l'uomo che non segue il consiglio degli empi, non 
indugia nella via dei peccatori e non siede in compagnia degli stolti; ma si compiace della legge del 
Signore, la sua legge medita giorno e notte» (Sal 1,1-2); «La legge del Signore è perfetta, rinfranca 



l'anima; la testimonianza del Signore è verace, rende saggio il semplice. Gli ordini del Signore sono 
giusti, fanno gioire il cuore; i comandi del Signore sono limpidi, danno luce agli occhi» (Sal 181,8-
9). 
  
45. La Chiesa accoglie con riconoscenza e custodisce con amore l'intero deposito della Rivelazione, 
trattandolo con religioso rispetto e adempiendo alla sua missione di interpretare la legge di Dio in 
modo autentico alla luce del Vangelo. La Chiesa, inoltre, riceve in dono la Legge nuova, che è il 
«compimento» della legge di Dio in Gesù Cristo e nel suo Spirito: è una legge «interiore» (cf Ger 
31,31-33), «scritta non con inchiostro, ma con lo Spirito del Dio vivente, non su tavole di pietra, ma 
sulle tavole di carne dei vostri cuori» (2 Cor 3,3); una legge di perfezione e di libertà (cf 2 Cor 
3,17); è «la legge dello Spirito che dà vita in Cristo Gesù» (Rm 8,2). Di questa legge scrive san 
Tommaso: «Questa può essere detta legge in un duplice senso. In un primo senso, legge dello 
spirito è lo Spirito Santo... che, inabitante nell'anima, non solo insegna che cosa è necessario 
compiere illuminando l'intelletto sulle cose da farsi, ma anche inclina ad agire con rettitudine... In 
un secondo senso, legge dello spirito può dirsi l'effetto proprio dello Spirito Santo, e cioè la fede 
che opera per mezzo della carità (Gal 5,6), la quale pertanto ammaestra interiormente circa le cose 
da farsi... e inclina l'affetto ad agire».84 
Anche se nella riflessione teologico-morale si è soliti distinguere la legge di Dio positiva o rivelata 
da quella naturale, e nell'economia della salvezza la legge «antica» da quella «nuova», non si può 
dimenticare che queste e altre utili distinzioni si riferiscono sempre alla legge il cui autore è lo 
stesso unico Dio, e il cui destinatario è l'uomo. I diversi modi secondo cui nella storia Dio ha cura 
del mondo e dell'uomo, non solo non si escludono tra loro, ma al contrario si sostengono e si 
compenetrano a vicenda. Tutti scaturiscono e concludono all'eterno disegno sapiente e amoroso con 
il quale Dio predestina gli uomini «ad essere conformi all'immagine del Figlio suo» (Rm 8,29). In 
questo disegno non c'è nessuna minaccia per la vera libertà dell'uomo; al contrario l'accoglienza di 
questo disegno è l'unica via per l'affermazione della libertà. 
  
«Quanto la legge esige è scritto nei loro cuori» (Rm 2,15) 
  
46. Il presunto conflitto tra la libertà e la legge si ripropone oggi con una singolare forza in rapporto 
alla legge naturale, e in particolare in rapporto alla natura. In realtà i dibattiti su natura e libertà 
hanno sempre accompagnato la storia della riflessione morale, assumendo toni accesi con il 
Rinascimento e la Riforma, come si può rilevare dagli insegnamenti del Concilio di Trento.85 Di 
una tensione analoga resta segnata, anche se in un senso differente, l'epoca contemporanea: il gusto 
dell'osservazione empirica, i procedimenti dell'oggettivazione scientifica, il progresso tecnico, 
alcune forme di liberalismo hanno portato a contrapporre i due termini, come se la dialettica — se 
non addirittura il conflitto — tra libertà e natura fosse caratteristica strutturale della storia umana. In 
altre epoche, è sembrato che la «natura» sottomettesse totalmente l'uomo ai suoi dinamismi e 
persino ai suoi determinismi. Ancor oggi le coordinate spazio-temporali del mondo sensibile, le 
costanti fisico-chimiche, i dinamismi corporei, le pulsioni psichiche, i condizionamenti sociali 
appaiono a molti come gli unici fattori realmente decisivi delle realtà umane. In questo contesto, 
anche i fatti morali, a dispetto della loro specificità, sono spesso trattati come se fossero dati 
statisticamente accertabili, come comportamenti osservabili o spiegabili solo con le categorie dei 
meccanismi psico-sociali. E così alcuni studiosi di etica, tenuti per professione a esaminare i fatti e i 
gesti dell'uomo, possono essere tentati di misurare il loro sapere, se non le loro prescrizioni, sulla 
base di un riscontro statistico circa i comportamenti umani concreti e le opinioni morali della 
maggioranza. 
Altri moralisti, invece, preoccupati di educare ai valori, si mantengono sensibili al prestigio della 
libertà, ma spesso la concepiscono in opposizione, o in contrasto, con la natura materiale e 
biologica, sulla quale dovrebbe progressivamente affermarsi. A questo proposito differenti 
concezioni convergono nel dimenticare la dimensione creaturale della natura e nel misconoscere la 



sua integralità. Per alcuni, la natura si trova ridotta a materiale per l'agire umano e per il suo potere: 
essa dovrebbe essere profondamente trasformata, anzi superata dalla libertà, dal momento che ne 
costituirebbe un limite e una negazione. Per altri, è nella promozione senza misura del potere 
dell'uomo, o della sua libertà, che si costituiscono i valori economici, sociali, culturali ed anche 
morali: la natura starebbe a significare tutto ciò che nell'uomo e nel mondo si colloca al di fuori 
della libertà. Tale natura comprenderebbe in primo luogo il corpo umano, la sua costituzione e i 
suoi dinamismi: a questo dato fisico si opporrebbe quanto è «costruito» cioè la «cultura», quale 
opera e prodotto della libertà. La natura umana, così intesa, potrebbe essere ridotta e trattata come 
materiale biologico o sociale sempre disponibile. Ciò significa ultimamente definire la libertà 
mediante se stessa e farne un'istanza creatrice di sé e dei suoi valori. È così che al limite l'uomo non 
avrebbe neppure natura, e sarebbe per se stesso il proprio progetto di esistenza. L'uomo non sarebbe 
nient'altro che la sua libertà! 
  
47. In questo contesto sono sorte le obiezioni di fisicismo e naturalismo contro la concezione 
tradizionale della legge naturale: questa presenterebbe come leggi morali quelle che in se stesse 
sarebbero solo leggi biologiche. Così, troppo superficialmente, si sarebbe attribuito ad alcuni 
comportamenti umani un carattere permanente ed immutabile e, in base ad esso, si sarebbe preteso 
di formulare norme morali universalmente valide. Secondo alcuni teologi, una simile «argomen- 
tazione biologista o naturalista» sarebbe presente anche in taluni documenti del Magistero della 
Chiesa, specialmente in quelli riguardanti l'ambito dell'etica sessuale e matrimoniale. In base ad una 
concezione naturalistica dell'atto sessuale, sarebbero state condannate come moralmente 
inammissibili la contraccezione, la sterilizzazione diretta, l'autoerotismo, i rapporti prematrimoniali, 
le relazioni omosessuali, nonché la fecondazione artificiale. Ora, secondo il parere di questi teologi, 
la valutazione moralmente negativa di tali atti non prenderebbe in adeguata considerazione il 
carattere razionale e libero dell'uomo, né il condizionamento culturale di ogni norma morale. Essi 
dicono che l'uomo, come essere razionale, non solo può, ma addirittura deve decidere liberamente il 
senso dei suoi comportamenti. Questo «decidere il senso» dovrà tener conto, ovviamente, dei 
molteplici limiti dell'essere umano, che ha una condizione corporea e storica. Dovrà, inoltre, 
prendere in considerazione i modelli comportamentali ed i significati che questi assumono in una 
determinata cultura. E, soprattutto, dovrà rispettare il comandamento fondamentale dell'amore di 
Dio e del prossimo. Dio però — asseriscono poi — ha fatto l'uomo come essere razionalmente 
libero, lo ha lasciato «in mano al suo consiglio» e da lui attende una propria, razionale formazione 
della sua vita. L'amore del prossimo significherebbe soprattutto o esclusivamente rispetto per il suo 
libero decidere di se stesso. I meccanismi dei comportamenti propri dell'uomo, nonché le cosiddette 
«inclinazioni naturali», stabilirebbero al massimo — come dicono — un orientamento generale del 
comportamento corretto, ma non potrebbero determinare la valutazione morale dei singoli atti 
umani, tanto complessi dal punto di vista delle situazioni. 
  
48. Di fronte ad una tale interpretazione occorre considerare con attenzione il retto rapporto che 
esiste tra la libertà e la natura umana, e in particolare il posto che ha il corpo umano nelle questioni 
della legge naturale. 
Una libertà che pretende di essere assoluta finisce per trattare il corpo umano come un dato bruto, 
sprovvisto di significati e di valori morali finché essa non l'abbia investito del suo progetto. Di 
conseguenza, la natura umana e il corpo appaiono come dei presupposti o preliminari, 
materialmente necessari alla scelta della libertà, ma estrinseci alla persona, al soggetto e all'atto 
umano. I loro dinamismi non potrebbero costituire punti di riferimento per la scelta morale, dal 
momento che le finalità di queste inclinazioni sarebbero solo beni «fisici», detti da taluni «pre-
morali». Farvi riferimento, per cercarvi indicazioni razionali circa l'ordine della moralità, dovrebbe 
essere tacciato di fisicismo o di biologismo. In un simile contesto la tensione tra la libertà e una 
natura concepita in senso riduttivo si risolve in una divisione nell'uomo stesso. 



Questa teoria morale non è conforme alla verità sull'uomo e sulla sua libertà. Essa contraddice agli 
insegnamenti della Chiesa sull'unità dell'essere umano, la cui anima razionale è per se et 
essentialiter la forma del corpo.86 L'anima spirituale e immortale è il principio di unità dell'essere 
umano, è ciò per cui esso esiste come un tutto — «corpore et anima unus» 87 — in quanto persona. 
Queste definizioni non indicano solo che anche il corpo, al quale è promessa la risurrezione, sarà 
partecipe della gloria; esse ricordano altresì il legame della ragione e della libera volontà con tutte le 
facoltà corporee e sensibili. La persona, incluso il corpo, è affidata interamente a se stessa, ed è 
nell'unità dell'anima e del corpo che essa è il soggetto dei propri atti morali. La persona, mediante la 
luce della ragione e il sostegno della virtù, scopre nel suo corpo i segni anticipatori, l'espressione e 
la promessa del dono di sé, in conformità con il sapiente disegno del Creatore. È alla luce della 
dignità della persona umana — da affermarsi per se stessa — che la ragione coglie il valore morale 
specifico di alcuni beni, cui la persona è naturalmente inclinata. E dal momento che la persona 
umana non è riducibile ad una libertà che si autoprogetta, ma comporta una struttura spirituale e 
corporea determinata, l'esigenza morale originaria di amare e rispettare la persona come un fine e 
mai come un semplice mezzo, implica anche, intrinsecamente, il rispetto di alcuni beni 
fondamentali, senza del quale si cade nel relativismo e nell'arbitrio. 
  
49. Una dottrina che dissoci l'atto morale dalle dimensioni corporee del suo esercizio è contraria 
agli insegnamenti della Sacra Scrittura e della Tradizione: tale dottrina fa rivivere, sotto forme 
nuove, alcuni vecchi errori sempre combattuti dalla Chiesa, in quanto riducono la persona umana a 
una libertà «spirituale», puramente formale. Questa riduzione misconosce il significato morale del 
corpo e dei comportamenti che ad esso si riferiscono (cf 1 Cor 6,19). L'apostolo Paolo dichiara 
esclusi dal Regno dei cieli «immorali, idolatri, adulteri, effeminati, sodomiti, ladri, avari, ubriaconi, 
maldicenti e rapaci» (cf 1 Cor 6,9-10). Tale condanna — fatta propria dal Concilio di Trento 88 — 
enumera come «peccati mortali», o «pratiche infami», alcuni comportamenti specifici la cui 
volontaria accettazione impedisce ai credenti di avere parte all'eredità promessa. Infatti, corpo e 
anima sono indissociabili: nella persona, nell'agente volontario e nell'atto deliberato, essi stanno o si 
perdono insieme. 
  
50. Si può ora comprendere il vero significato della legge naturale: essa si riferisce alla natura 
propria e originale dell'uomo, alla «natura della persona umana»,89 che è la persona stessa 
nell'unità di anima e di corpo, nell'unità delle sue inclinazioni di ordine sia spirituale che biologico e 
di tutte le altre caratteristiche specifiche necessarie al perseguimento del suo fine. «La legge morale 
naturale esprime e prescrive le finalità, i diritti e i doveri che si fondano sulla natura corporale e 
spirituale della persona umana. Pertanto essa non può essere concepita come normatività 
semplicemente biologica, ma deve essere definita come l'ordine razionale secondo il quale l'uomo è 
chiamato dal Creatore a dirigere e a regolare la sua vita e i suoi atti e, in particolare, a usare e 
disporre del proprio corpo».90 Ad esempio, l'origine e il fondamento del dovere di rispettare 
assolutamente la vita umana sono da trovare nella dignità propria della persona e non 
semplicemente nell'inclinazione naturale a conservare la propria vita fisica. Così la vita umana, pur 
essendo un bene fondamentale dell'uomo, acquista un significato morale in riferimento al bene della 
persona che deve essere sempre affermata per se stessa: mentre è sempre moralmente illecito 
uccidere un essere umano innocente, può essere lecito, lodevole o persino doveroso dare la propria 
vita (cf Gv 15, 13) per amore del prossimo o per testimonianza verso la verità. In realtà solo in 
riferimento alla persona umana nella sua «totalità unificata», cioè «anima che si esprime nel corpo e 
corpo informato da uno spirito immortale», 91 si può leggere il significato specificamente umano 
del corpo. In effetti le inclinazioni naturali acquistano rilevanza morale solo in quanto esse si 
riferiscono alla persona umana e alla sua realizzazione autentica, la quale d'altra parte può 
verificarsi sempre e solo nella natura umana. Rifiutando le manipolazioni della corporeità che ne 
alterano il significato umano, la Chiesa serve l'uomo e gli indica la via del vero amore, sulla quale 
soltanto egli può trovare il vero Dio. 



La legge naturale così intesa non lascia spazio alla divisione tra libertà e natura. Queste, infatti, 
sono armonicamente collegate tra loro e intimamente alleate l'una con l'altra. 
  
«Ma da principio non fu così» (Mt 19,8) 
  
51. Il presunto conflitto tra la libertà e la natura si ripercuote anche sull'interpretazione di alcuni 
aspetti specifici della legge naturale, soprattutto sulla sua universalità e immutabilità. «Dove dunque 
sono iscritte queste regole — si chiedeva sant'Agostino — se non nel libro di quella luce che si 
chiama verità? Di qui, dunque, è dettata ogni legge giusta e si trasferisce retta nel cuore dell'uomo 
che opera la giustizia, non emigrando in lui, ma quasi imprimendosi in lui, come l'immagine passa 
dall'anello nella cera, ma senza abbandonare l'anello».92 
Proprio grazie a questa «verità» la legge naturale implica l'universalità. Essa, in quanto iscritta nella 
natura razionale della persona, si impone ad ogni essere dotato di ragione e vivente nella storia. Per 
perfezionarsi nel suo ordine specifico, la persona deve compiere il bene ed evitare il male, vegliare 
alla trasmissione e alla conservazione della vita, affinare e sviluppare le ricchezze del mondo 
sensibile, coltivare la vita sociale, cercare il vero, praticare il bene, contemplare la bellezza.93 
La scissione posta da alcuni tra la libertà degli individui e la natura comune a tutti, come emerge da 
alcune teorie filosofiche di grande risonanza nella cultura contemporanea, oscura la percezione 
dell'universalità della legge morale da parte della ragione. Ma, in quanto esprime la dignità della 
persona umana e pone la base dei suoi diritti e doveri fondamentali, la legge naturale è universale 
nei suoi precetti e la sua autorità si estende a tutti gli uomini. Questa universalità non prescinde 
dalla singolarità degli esseri umani, né si oppone all'unicità e all'irripetibilità di ciascuna persona: al 
contrario, essa abbraccia in radice ciascuno dei suoi atti liberi, che devono attestare l'universalità del 
vero bene. Sottomettendosi alla legge comune, i nostri atti edificano la vera comunione delle 
persone e, con la grazia di Dio, esercitano la carità, «vincolo della perfezione» (Col 3,14). Quando 
invece misconoscono o anche solo ignorano la legge, in maniera imputabile o no, i nostri atti 
feriscono la comunione delle persone, con pregiudizio di ciascuno. 
  
52. È giusto e buono, sempre e per tutti, servire Dio, rendergli il culto dovuto ed onorare secondo 
verità i genitori. Simili precetti positivi, che prescrivono di compiere talune azioni e di coltivare 
certi atteggiamenti, obbligano universalmente; essi sono immutabili; 94 uniscono nel medesimo 
bene comune tutti gli uomini di ogni epoca della storia, creati per «la stessa vocazione e lo stesso 
destino divino».95 Queste leggi universali e permanenti corrispondono a conoscenze della ragione 
pratica e vengono applicate agli atti particolari mediante il giudizio della coscienza. Il soggetto che 
agisce assimila personalmente la verità contenuta nella legge: egli si appropria, fa sua questa verità 
del suo essere mediante gli atti e le relative virtù. I precetti negativi della legge naturale sono 
universalmente validi: essi obbligano tutti e ciascuno, sempre e in ogni circostanza. Si tratta infatti 
di proibizioni che vietano una determinata azione semper et pro semper, senza eccezioni, perché la 
scelta di un tale comportamento non è in nessun caso compatibile con la bontà della volontà della 
persona che agisce, con la sua vocazione alla vita con Dio e alla comunione col prossimo. È 
proibito ad ognuno e sempre di infrangere precetti che vincolano, tutti e a qualunque costo, a non 
offendere in alcuno e, prima di tutto, in se stessi la dignità personale e comune a tutti. 
D'altra parte, il fatto che solo i comandamenti negativi obbligano sempre e in ogni circostanza, non 
significa che nella vita morale le proibizioni siano più importanti dell'impegno a fare il bene 
indicato dai comandamenti positivi. Il motivo è piuttosto il seguente: il comandamento dell'amore 
di Dio e del prossimo non ha nella sua dinamica positiva nessun limite superiore, bensì ha un limite 
inferiore, scendendo sotto il quale si viola il comandamento. Inoltre, ciò che si deve fare in una 
determinata situazione dipende dalle circostanze, che non si possono tutte quante prevedere in 
anticipo; al contrario ci sono comportamenti che non possono mai essere, in nessuna situazione, una 
risposta adeguata — ossia conforme alla dignità della persona. Infine, è sempre possibile che 
l'uomo, in seguito a costrizione o ad altre circostanze, sia impedito di portare a termine determinate 



buone azioni; mai però può essere impedito di non fare determinate azioni, soprattutto se egli è 
disposto a morire piuttosto che a fare il male. 
La Chiesa ha sempre insegnato che non si devono mai scegliere comportamenti proibiti dai 
comandamenti morali, espressi in forma negativa nell'Antico e nel Nuovo Testamento. Come si è 
visto, Gesù stesso ribadisce l'inderogabilità di queste proibizioni: «Se vuoi entrare nella vita, 
osserva i comandamenti...: non uccidere, non commettere adulterio, non rubare, non testimoniare il 
falso» (Mt 19,17-18). 
  
53. La grande sensibilità che l'uomo contemporaneo testimonia per la storicità e per la cultura 
conduce taluni a dubitare dell'immutabilità della stessa legge naturale, e quindi dell'esistenza di 
«norme oggettive di moralità» 96 valide per tutti gli uomini del presente e del futuro, come già per 
quelli del passato: è mai possibile affermare come valide universalmente per tutti e sempre 
permanenti certe determinazioni razionali stabilite nel passato, quando si ignorava il progresso che 
l'umanità avrebbe fatto successivamente? 
Non si può negare che l'uomo si dà sempre in una cultura particolare, ma pure non si può negare 
che l'uomo non si esaurisce in questa stessa cultura. Del resto, il progresso stesso delle culture 
dimostra che nell'uomo esiste qualcosa che trascende le culture. Questo «qualcosa» è precisamente 
la natura dell'uomo: proprio questa natura è la misura della cultura ed è la condizione perché l'uomo 
non sia prigioniero di nessuna delle sue culture, ma affermi la sua dignità personale nel vivere 
conformemente alla verità profonda del suo essere. Mettere in discussione gli elementi strutturali 
permanenti dell'uomo, connessi anche con la stessa dimensione corporea, non solo sarebbe in 
conflitto con l'esperienza comune, ma renderebbe incomprensibile il riferimento che Gesù ha fatto 
al «principio», proprio là dove il contesto sociale e culturale del tempo aveva deformato il senso 
originario e il ruolo di alcune norme morali (cf Mt 19,1-9). In tal senso «la Chiesa afferma che al di 
sotto di tutti i mutamenti ci sono molte cose che non cambiano; esse trovano il loro ultimo 
fondamento in Cristo, che è sempre lo stesso: ieri, oggi e nei secoli».97 È lui il «Principio» che, 
avendo assunto la natura umana, la illumina definitivamente nei suoi elementi costitutivi e nel suo 
dinamismo di carità verso Dio e il prossimo.98 
Certamente occorre cercare e trovare delle norme morali universali e permanenti la formulazione 
più adeguata ai diversi contesti culturali, più capace di esprimerne incessantemente l'attualità 
storica, di farne comprendere e interpretare autenticamente la verità. Questa verità della legge 
morale — come quella del «deposito della fede» — si dispiega attraverso i secoli: le norme che la 
esprimono restano valide nella loro sostanza, ma devono essere precisate e determinate «eodem 
sensu eademque sententia» 99 secondo le circostanze storiche dal Magistero della Chiesa, la cui 
decisione è preceduta e accompagnata dallo sforzo di lettura e di formulazione proprio della ragione 
dei credenti e della riflessione teologica.100 
  
II. La coscienza e la verità 
  
Il sacrario dell'uomo 
  
54. Il rapporto che esiste tra la libertà dell'uomo e la legge di Dio ha la sua sede viva nel «cuore» 
della persona, ossia nella sua coscienza morale: «Nell'intimo della coscienza — scrive il Concilio 
Vaticano II — l'uomo scopre una legge che non è lui a darsi, ma alla quale invece deve obbedire e 
la cui voce che lo chiama sempre ad amare e a fare il bene e a fuggire il male, quando occorre, 
chiaramente dice alle orecchie del cuore: fa' questo, fuggi quest'altro. L'uomo ha in realtà una legge 
scritta da Dio dentro il suo cuore: obbedire ad essa è la dignità stessa dell'uomo, e secondo questa 
egli sarà giudicato (cf Rm 2, 14-16)».101 
Per questo il modo secondo cui si concepisce il rapporto tra la libertà e la legge si collega 
intimamente con l'interpretazione che viene riservata alla coscienza morale. In tal senso le tendenze 
culturali sopra ricordate, che contrappongono e separano tra loro la libertà e la legge ed esaltano in 



modo idolatrico la libertà, conducono ad un'interpretazione «creativa» della coscienza morale, che 
si allontana dalla posizione della tradizione della Chiesa e del suo Magistero. 
  
55. Secondo l'opinione di diversi teologi la funzione della coscienza sarebbe stata ricondotta, 
almeno in un certo passato, ad una semplice applicazione di norme morali generali ai singoli casi di 
vita della persona. Ma simili norme — dicono — non possono essere in grado di accogliere e di 
rispettare l'intera irrepetibile specificità di tutti i singoli atti concreti delle persone; possono anche, 
in qualche modo, aiutare a una giustavalutazione della situazione, ma non possono sostituire le 
persone nel prendere una decisione personale su come comportarsi nei determinati casi particolari. 
Anzi, la predetta critica alla tradizionale interpretazione della natura umana e della sua importanza 
per la vita morale induce alcuni autori ad affermare che queste norme non sono tanto un criterio 
oggettivo vincolante per i giudizi della coscienza, quanto piuttosto una prospettiva generale che 
aiuta in prima approssimazione l'uomo nel dare un'ordinata sistemazione alla sua vita personale e 
sociale. Essi, inoltre, rilevano la complessità tipica del fenomeno della coscienza: questa si rapporta 
profondamente con tutta la sfera psicologica ed affettiva e con i molteplici influssi dell'ambiente 
sociale e culturale della persona. D'altra parte, viene esaltato al massimo il valore della coscienza, 
che il Concilio stesso ha definito «il sacrario dell'uomo, dove egli si trova solo con Dio, la cui voce 
risuona nell'intimità propria».102 Tale voce — si dice — induce l'uomo non tanto a una meticolosa 
osservanza delle norme universali, quanto a una creativa e responsabile assunzione dei compiti 
personali che Dio gli affida. 
Volendo mettere in risalto il carattere «creativo» della coscienza, alcuni autori chiamano i suoi atti, 
non più con il nome di «giudizi», ma con quello di «decisioni»: solo prendendo «auto- nomamente» 
queste decisioni l'uomo potrebbe raggiungere la sua maturità morale. Né manca chi ritiene che 
questo processo di maturazione sarebbe ostacolato dalla posizione troppo categorica che, in molte 
questioni morali, assume il Magistero della Chiesa, i cui interventi sarebbero causa, presso i fedeli, 
dell'insorgere di inutili conflitti di coscienza. 
  
56. Per giustificare simili posizioni, alcuni hanno proposto una sorta di duplice statuto della verità 
morale. Oltre al livello dottrinale e astratto, occorrerebbe riconoscere l'originalità di una certa 
considerazione esistenziale più concreta. Questa, tenendo conto delle circostanze e della situazione, 
potrebbe legittimamente fondare delle eccezioni alla regola generale e permettere così di compiere 
praticamente, con buona coscienza, ciò che è qualificato come intrinsecamente cattivo dalla legge 
morale. In tal modo si instaura in alcuni casi una separazione, o anche un'opposizione, tra la dottrina 
del precetto valido in generale e la norma della singola coscienza, che deciderebbe di fatto, in 
ultima istanza, del bene e del male. Su questa base si pretende di fondare la legittimità di soluzioni 
cosiddette «pastorali» contrarie agli insegnamenti del Magistero e di giustificare un'ermeneutica 
«creatrice», secondo la quale la coscienza morale non sarebbe affatto obbligata, in tutti i casi, da un 
precetto negativo particolare. 
Non vi è chi non colga che con queste impostazioni si trova messa in questione l'identità stessa della 
coscienza morale di fronte alla libertà dell'uomo e alla legge di Dio. Solo la chiarificazione 
precedentemente fatta sul rapporto tra libertà e legge fondato sulla verità rende possibile il 
discernimento circa questa interpretazione «creativa» della coscienza. 
  
Il giudizio della coscienza 
  
57. Lo stesso testo della Lettera ai Romani, che ci ha fatto cogliere l'essenza della legge naturale, 
indica anche il senso biblico della coscienza, specialmente nel suo specifico legame con la legge: 
«Quando i pagani, che non hanno la legge, per natura agiscono secondo la legge, essi, pur non 
avendo legge, sono legge a se stessi; essi dimostrano che quanto la legge esige è scritto nei loro 
cuori come risulta dalla testimonianza della loro coscienza e dai loro stessi ragionamenti, che ora li 
accusano ora li difendono» (Rm 2,14-15). 



Secondo le parole di san Paolo, la coscienza, in un certo senso, pone l'uomo di fronte alla legge, 
diventando essa stessa «testimo- ne» per l'uomo: testimone della sua fedeltà o infedeltà nei riguardi 
della legge, ossia della sua essenziale rettitudine o malvagità morale. La coscienza è l'unico 
testimone: ciò che avviene nell'intimo della persona è coperto agli occhi di chiunque dall'esterno. 
Essa rivolge la sua testimonianza soltanto verso la persona stessa. E, a sua volta, soltanto la persona 
conosce la propria risposta alla voce della coscienza. 
  
58. Non si apprezzerà mai adeguatamente l'importanza di questo intimo dialogo dell'uomo con se 
stesso. Ma, in realtà, questo è il dialogo dell'uomo con Dio, autore della legge, primo modello e fine 
ultimo dell'uomo. «La coscienza — scrive san Bonaventura — è come l'araldo di Dio e il 
messaggero, e ciò che dice non lo comanda da se stessa, ma lo comanda come proveniente da Dio, 
alla maniera di un araldo quando proclama l'editto del re. E da ciò deriva il fatto che la coscienza ha 
la forza di obbligare».103 
Si può dire, dunque, che la coscienza dà la testimonianza della rettitudine o della malvagità 
dell'uomo all'uomo stesso, ma insieme, anzi prima ancora, essa è testimonianza di Dio stesso, la cui 
voce e il cui giudizio penetrano l'intimo dell'uomo fino alle radici della sua anima, chiamandolo 
fortiter et suaviter all'obbedienza: «La coscienza morale non chiude l'uomo dentro una invalicabile e 
impenetrabile solitudine, ma lo apre alla chiamata, alla voce di Dio. In questo, non in altro, sta tutto 
il mistero e la dignità della coscienza morale: nell'essere cioè il luogo, lo spazio santo nel quale Dio 
parla all'uomo».104 
  
59. San Paolo non si limita a riconoscere che la coscienza fa da «testimone», ma rivela anche il 
modo con cui essa compie una simile funzione. Si tratta di «ragionamenti», che accusano o 
difendono i pagani in rapporto ai loro comportamenti (cf Rm 2,15). Il termine «ragionamenti» mette 
in luce il carattere proprio della coscienza, quello di essere un giudizio morale sull'uomo e sui suoi 
atti: è un giudizio di assoluzione o di condanna secondo che gli atti umani sono conformi o difformi 
dalla legge di Dio scritta nel cuore. E proprio del giudizio degli atti e, allo stesso tempo, del loro 
autore e del momento del suo definitivo compimento parla l'apostolo Paolo nello stesso testo: «Così 
avverrà nel giorno in cui Dio giudicherà i segreti degli uomini per mezzo di Gesù Cristo, secondo il 
mio Vangelo» (Rm 2,16). 
Il giudizio della coscienza è un giudizio pratico, ossia un giudizio che intima che cosa l'uomo deve 
fare o non fare, oppure che valuta un atto da lui ormai compiuto. È un giudizio che applica a una 
situazione concreta la convinzione razionale che si deve amare e fare il bene ed evitare il male. 
Questo primo principio della ragione pratica appartiene alla legge naturale, anzi ne costituisce il 
fondamento stesso, in quanto esprime quella luce originaria sul bene e sul male, riflesso della 
sapienza creatrice di Dio, che, come una scintilla indistruttibile (scintilla animae), brilla nel cuore di 
ogni uomo. Mentre però la legge naturale mette in luce le esigenze oggettive e universali del bene 
morale, la coscienza è l'applicazione della legge al caso particolare, la quale diventa così per l'uomo 
un interiore dettame, una chiamata a compiere nella concretezza della situazione il bene. La 
coscienza formula così l'obbligo morale alla luce dalla legge naturale: è l'obbligo di fare ciò che 
l'uomo, mediante l'atto della sua coscienza, conosce come un bene che gli è assegnato qui e ora. Il 
carattere universale della legge e dell'obbligazione non è cancellato, ma piuttosto riconosciuto, 
quando la ragione ne determina le applicazioni nell'attualità concreta. Il giudizio della coscienza 
afferma «ultimamente» la conformità di un certo comportamento concreto rispetto alla legge; esso 
formula la norma prossima della moralità di un atto volontario, realizzando «l'appli- cazione della 
legge oggettiva a un caso particolare».105 
  
60. Come la stessa legge naturale e ogni conoscenza pratica, anche il giudizio della coscienza ha 
carattere imperativo: l'uomo deve agire in conformità ad esso. Se l'uomo agisce contro tale giudizio, 
oppure, anche in mancanza di certezza circa la correttezza e la bontà di un determinato atto, lo 
compie, egli è condannato dalla sua stessa coscienza, norma prossima della moralità personale. La 



dignità di questa istanza razionale e l'autorità della sua voce e dei suoi giudizi derivano dalla verità 
sul bene e sul male morale, che essa è chiamata ad ascoltare e ad esprimere. Questa verità è indicata 
dalla «legge divina», norma universale e oggettiva della moralità. Il giudizio della coscienza non 
stabilisce la legge, ma attesta l'autorità della legge naturale e della ragione pratica in riferimento al 
bene supremo, di cui la persona umana accetta l'attrattiva e accoglie i comandamenti: «La coscienza 
non è una fonte autonoma ed esclusiva per decidere ciò che è buono e ciò che è cattivo; invece, in 
essa è inscritto profondamente un principio di obbedienza nei riguardi della norma oggettiva, che 
fonda e condiziona la corrispondenza delle sue decisioni con i comandi e i divieti che sono alla base 
del comportamento umano».106 
  
61. La verità circa il bene morale, dichiarata nella legge della ragione, è riconosciuta praticamente e 
concretamente dal giudizio della coscienza, il quale porta ad assumere la responsabilità del bene 
compiuto e del male commesso: se l'uomo commette il male, il giusto giudizio della sua coscienza 
rimane in lui testimone della verità universale del bene, come della malizia della sua scelta 
particolare. Ma il verdetto della coscienza permane in lui anche come un pegno di speranza e di 
misericordia: mentre attesta il male commesso, ricorda anche il perdono da chiedere, il bene da 
praticare e la virtù da coltivare sempre, con la grazia di Dio. 
Così nel giudizio pratico della coscienza, che impone alla persona l'obbligo di compiere un 
determinato atto, si rivela il vincolo della libertà con la verità. Proprio per questo la coscienza si 
esprime con atti di «giudizio» che riflettono la verità sul bene, e non come «decisioni» arbitrarie. E 
la maturità e la responsabilità di questi giudizi — e, in definitiva, dell'uomo, che ne è il soggetto — 
si misurano non con la liberazione della coscienza dalla verità oggettiva, in favore di una presunta 
autonomia delle proprie decisioni, ma, al contrario, con una pressante ricerca della verità e con il 
farsi guidare da essa nell'agire. 
  
Cercare la verità e il bene 
  
62. La coscienza, come giudizio di un atto, non è esente dalla possibilità di errore. «Succede non di 
rado — scrive il Concilio — che la coscienza sia erronea per ignoranza invincibile, senza che per 
questo essa perda la sua dignità. Ma ciò non si può dire quando l'uomo poco si cura di cercare la 
verità e il bene, e quando la coscienza diventa quasi cieca in seguito all'abitudine del peccato».107 
Con queste brevi parole il Concilio offre una sintesi della dottrina che la Chiesa nel corso dei secoli 
ha elaborato sulla coscienza erronea. 
Certamente, per avere una «buona coscienza» (1 Tm 1,5), l'uomo deve cercare la verità e deve 
giudicare secondo questa stessa verità. Come dice l'apostolo Paolo, la coscienza deve essere 
illuminata dallo Spirito Santo (cf Rm 9,1), deve essere «pura» (2 Tm 1,3), non deve con astuzia 
falsare la parola di Dio ma manifestare chiaramente la verità (cf 2 Cor 4,2). D'altra parte, lo stesso 
Apostolo ammonisce i cristiani dicendo: «Non conformatevi alla mentalità di questo mondo, ma 
trasformatevi rinnovando la vostra mente, per poter discernere la volontà di Dio, ciò che è buono, a 
lui gradito e perfetto» (Rm 12,2). 
Il monito di Paolo ci sollecita alla vigilanza, avvertendoci che nei giudizi della nostra coscienza si 
annida sempre la possibilità dell'errore. Essa non è un giudice infallibile: può errare. Nondimeno 
l'errore della coscienza può essere il frutto di una ignoranza invincibile, cioè di un'ignoranza di cui 
il soggetto non è consapevole e da cui non può uscire da solo. 
Nel caso in cui tale ignoranza invincibile non sia colpevole, ci ricorda il Concilio, la coscienza non 
perde la sua dignità, perché essa, pur orientandoci di fatto in modo difforme dall'ordine morale 
oggettivo, non cessa di parlare in nome di quella verità sul bene che il soggetto è chiamato a 
ricercare sinceramente. 
  
63. È comunque sempre dalla verità che deriva la dignità della coscienza: nel caso della coscienza 
retta si tratta della veritàoggettiva accolta dall'uomo; in quello della coscienza erronea si tratta di ciò 



che l'uomo sbagliando ritiene soggettivamente vero. Non è mai accettabile confondere un errore 
«soggettivo» sul bene morale con la verità «oggettiva», razionalmente proposta all'uomo in virtù del 
suo fine, né equiparare il valore morale dell'atto compiuto con coscienza vera e retta con quello 
compiuto seguendo il giudizio di una coscienza erronea.108 Il male commesso a causa di una 
ignoranza invincibile, o di un errore di giudizio non colpevole, può non essere imputabile alla 
persona che lo compie; ma anche in tal caso esso non cessa di essere un male, un disordine in 
relazione alla verità sul bene. Inoltre, il bene non riconosciuto non contribuisce alla crescita morale 
della persona che lo compie: esso non la perfeziona e non giova a disporla al bene supremo. Così, 
prima di sentirci facilmente giustificati in nome della nostra coscienza, dovremmo meditare sulla 
parola del Salmo: «Le inavvertenze chi le discerne? Assolvimi dalle colpe che non vedo» (Sal 
181,13). Ci sono colpe che non riusciamo a vedere e che nondimeno rimangono colpe, perché ci 
siamo rifiutati di andare verso la luce (cf Gv 9,39-41). 
La coscienza, come giudizio ultimo concreto, compromette la sua dignità quando è colpevolmente 
erronea, ossia «quando l'uomo non si cura di cercare la verità e il bene, e quando la coscienza 
diventa quasi cieca in seguito all'abitudine al peccato».109 Ai pericoli della deformazione della 
coscienza allude Gesù, quando ammonisce: «La lucerna del corpo è l'occhio; se dunque il tuo 
occhio è chiaro, tutto il tuo corpo sarà nella luce; ma se il tuo occhio è malato, tutto il tuo corpo sarà 
tenebroso. Se dunque la luce che è in te è tenebra, quanto grande sarà la tua tenebra!» (Mt 6,22-23). 
  
64. Nelle parole di Gesù sopra riferite troviamo anche l'appello a formare la coscienza, a renderla 
oggetto di continua conversione alla verità e al bene. Analoga è l'esortazione dell'Apostolo a non 
conformarsi alla mentalità di questo mondo, ma a trasformarsi rinnovando la propria mente (cf Rm 
12,2). È, in realtà, il «cuore» convertito al Signore e all'amore del bene la sorgente dei giudizi veri 
della coscienza. Infatti, «per poter discernere la volontà di Dio, ciò che è buono, a lui gradito e 
perfetto» (Rm 12,2) è sì necessaria la conoscenza della legge di Dio in generale, ma questa non è 
sufficiente: è indispensabile una sorta di «connaturalità» tra l'uomo e il vero bene.110 Una simile 
connaturalità si radica e si sviluppa negli atteggiamenti virtuosi dell'uomo stesso: la prudenza e le 
altre virtù cardinali, e prima ancora le virtù teologali della fede, della speranza e della carità. In tal 
senso Gesù ha detto: «Chi opera la verità viene alla luce» (Gv 3,21). 
Un grande aiuto per la formazione della coscienza i cristiani l'hanno nella Chiesa e nel suo 
Magistero, come afferma il Concilio: «I cristiani... nella formazione della loro coscienza devono 
considerare diligentemente la dottrina sacra e certa della Chiesa. Infatti per volontà di Cristo la 
Chiesa cattolica è maestra di verità, e il suo compito è di annunziare e di insegnare in modo 
autentico la verità che è Cristo, e nello stesso tempo di dichiarare e di confermare con la sua autorità 
i principi dell'ordine morale che scaturiscono dalla stessa natura umana».111 Pertanto l'autorità 
della Chiesa, che si pronuncia sulle questioni morali, non intacca in nessun modo la libertà di 
coscienza dei cristiani: non solo perché la libertà della coscienza non è mai libertà «dalla» verità, 
ma sempre e solo «nella» verità; ma anche perché il Magistero non porta alla coscienza cristiana 
verità ad essa estranee, bensì manifesta le verità che dovrebbe già possedere sviluppandole a partire 
dall'atto originario della fede. La Chiesa si pone solo e sempre al servizio della coscienza, 
aiutandola a non essere portata qua e là da qualsiasi vento di dottrina secondo l'inganno degli 
uomini (cf Ef 4,14), a non sviarsi dalla verità circa il bene dell'uomo, ma, specialmente nelle 
questioni più difficili, a raggiungere con sicurezza la verità e a rimanere in essa. 
  
III. La scelta fondamentale e i componenti concreti 
  
«Purché questa libertà non divenga pretestoper vivere secondo la carne» (Gal 5,13) 
  
65. L'interesse, oggi particolarmente acuto, per la libertà induce molti cultori di scienze sia umane 
che teologiche a sviluppare un'analisi più penetrante della sua natura e dei suoi dinamismi. 
Giustamente si rileva che la libertà non è solo la scelta per questa o per quest'altra azione 



particolare; ma è anche, dentro una simile scelta, decisione su di sé e disposizione della propria vita 
pro o contro il Bene, pro o contro la Verità, in ultima istanza pro o contro Dio. Giustamente si 
sottolinea l'importanza eminente di alcune scelte, che danno «forma» a tutta la vita morale di un 
uomo, configurandosi come l'alveo entro cui potranno trovare spazio e sviluppo anche altre scelte 
quotidiane particolari. 
Alcuni autori, tuttavia, propongono una revisione ben più radicale del rapporto tra persona e atti. 
Essi parlano di una «libertà fondamentale», più profonda e diversa dalla libertà di scelta, senza la 
cui considerazione non si potrebbero né comprendere né valutare correttamente gli atti umani. 
Secondo tali autori, il ruolo chiave nella vita morale sarebbe da attribuire ad una «opzione 
fondamentale», attuata da quella libertà fondamentale mediante la quale la persona decide 
globalmente di se stessa, non attraverso una scelta determinata e consapevole a livello riflesso, ma 
in forma «trascen- dentale» e «atematica». Gli atti particolari derivanti da questa opzione 
costituirebbero soltanto dei tentativi parziali e mai risolutivi per esprimerla, sarebbero solamente 
«segni» o sintomi di essa. Oggetto immediato di questi atti — si dice — non è il Bene assoluto (di 
fronte al quale si esprimerebbe a livello trascendentale la libertà della persona), ma sono i beni 
particolari (detti anche «cate- goriali»). Ora, secondo l'opinione di alcuni teologi, nessuno di questi 
beni, per loro natura parziali, potrebbe determinare la libertà dell'uomo come persona nella sua 
totalità, anche se solamente mediante la loro realizzazione o il loro rifiuto l'uomo potrebbe 
esprimere la propria opzione fondamentale. 
Si giunge così ad introdurre una distinzione tra l'opzione fondamentale e le scelte deliberate di un 
comportamento concreto, una distinzione che in alcuni autori assume la forma di una dissociazione, 
allorché essi riservano espressamente il «bene» e il «male» morale alla dimensione trascendentale 
propria dell'opzione fondamentale, qualificando come «giuste» o «sbagliate» le scelte di particolari 
comportamenti «intramondani», riguardanti cioè le relazioni dell'uomo con se stesso, con gli altri e 
con il mondo delle cose. Sembra così delinearsi all'interno dell'agire umano una scissione tra due 
livelli di moralità: l'ordine del bene e del male, dipendente dalla volontà, da una parte, e i 
comportamenti determinati, dall'altra, i quali vengono giudicati come moralmente giusti o sbagliati 
solo in dipendenza da un calcolo tecnico della proporzione tra beni e mali «premorali» o «fisici», 
che effettivamente seguono all'azione. E ciò fino al punto che un comportamento concreto, anche 
liberamente scelto, viene considerato come un processo semplicemente fisico, e non secondo i 
criteri propri di un atto umano. L'esito al quale si giunge è di riservare la qualifica propriamente 
morale della persona all'opzione fondamentale, sottraendola in tutto o in parte alla scelta degli atti 
particolari, dei comportamenti concreti. 
  
66. Non c'è dubbio che la dottrina morale cristiana, nelle sue stesse radici bibliche, riconosce la 
specifica importanza di una scelta fondamentale che qualifica la vita morale e che impegna la 
libertà a livello radicale di fronte a Dio. Si tratta della scelta della fede, dell'obbedienza della fede 
(cf Rm 16,26), «con la quale l'uomo si abbandona tutto a Dio liberamente, prestando "il pieno 
ossequio dell'intelletto e della volontà"«.112 Questa fede, che «opera mediante la carità» (Gal 5,6), 
proviene dal centro dell'uomo, dal suo «cuore» (cf Rm 10,10), e da qui è chiamata a fruttificare 
nelle opere (cf Mt 12,33-35; Lc 6,43-45; Rm 8,5-8; Gal 5, 22). Nel Decalogo si trova, in capo ai 
diversi comandamenti, la clausola fondamentale: «Io sono il Signore, tuo Dio...» (Es 20,2) che, 
imprimendo il senso originale alle molteplici e varie prescrizioni particolari, assicura alla morale 
dell'Alleanza una fisionomia di globalità, di unità e di profondità. La scelta fondamentale di Israele 
riguarda allora il comandamento fondamentale (cf Gs 24,14-25; Es 19,3-8; Mic 6,8). Anche la 
morale della Nuova Alleanza è dominata dall'appello fondamentale di Gesù alla sua «sequela» — 
così anche al giovane egli dice: «Se vuoi essere perfetto... vieni e seguimi» (Mt 19,21) —: a tale 
appello il discepolo risponde con una decisione e scelta radicale. Le parabole evangeliche del tesoro 
e della perla preziosa, per la quale si vende tutto ciò che si possiede, sono immagini eloquenti ed 
efficaci del carattere radicale e incondizionato della scelta che il Regno di Dio esige. La radicalità 
della scelta di seguire Gesù è meravigliosamente espressa nelle sue parole: «Chi vorrà salvare la 



propria vita, la perderà; ma chi perderà la propria vita per causa mia e del vangelo, la salverà» (Mc 
8,35). 
L'appello di Gesù «vieni e seguimi» segna la massima esaltazione possibile della libertà dell'uomo 
e, nello stesso tempo, attesta la verità e l'obbligazione di atti di fede e di decisioni che si possono 
dire di opzione fondamentale. Analoga esaltazione della libertà umana troviamo nelle parole di san 
Paolo: «Voi, fratelli, siete stati chiamati a libertà» (Gal 5, 13). Ma l'Apostolo immediatamente 
aggiunge un grave monito: «Purché questa libertà non divenga un pretesto per vivere secondo la 
carne». In questo monito riecheggiano le sue precedenti parole: «Cristo ci ha liberati perché 
restassimo liberi; state dunque saldi e non lasciatevi imporre di nuovo il giogo della schiavitù» (Gal 
5,1). L'apostolo Paolo ci invita alla vigilanza: la libertà è sempre insidiata dalla schiavitù. Ed è 
proprio questo il caso di un atto di fede — nel senso di un'opzione fondamentale — che viene 
dissociato dalla scelta degli atti particolari, secondo le tendenze sopra ricordate. 
  
67. Queste tendenze sono dunque contrarie allo stesso insegnamento biblico che concepisce 
l'opzione fondamentale come una vera e propria scelta della libertà e collega profondamente tale 
scelta con gli atti particolari. Mediante la scelta fondamentale l'uomo è capace di orientare la sua 
vita e di tendere, con l'aiuto della grazia, verso il suo fine, seguendo l'appello divino. Ma questa 
capacità si esercita di fatto nelle scelte particolari di atti determinati, mediante i quali l'uomo si 
conforma deliberatamente alla volontà, alla sapienza e alla legge di Dio. Va pertanto affermato che 
la cosiddetta opzione fondamentale, nella misura in cui si differenzia da un'intenzione generica e 
quindi non ancora determinatasi in una forma impegnativa della libertà, si attua sempre mediante 
scelte consapevoli e libere. Proprio per questo, essa viene revocata quando l'uomo impegna la sua 
libertà in scelte consapevoli di senso contrario, relative a materia morale grave. 
Separare l'opzione fondamentale dai comportamenti concreti significa contraddire l'integrità 
sostanziale o l'unità personale dell'agente morale nel suo corpo e nella sua anima. Un'opzione 
fondamentale, intesa senza considerare esplicitamente le potenzialità che mette in atto e le 
determinazioni che la esprimono, non rende giustizia alla finalità razionale immanente all'agire 
dell'uomo e a ciascuna delle sue scelte deliberate. In realtà, la moralità degli atti umani non si 
evince solo dall'intenzione, dall'orientazione o opzione fondamentale, interpretata nel senso di 
un'intenzione vuota di contenuti impegnativi ben determinati o di un'intenzione alla quale non 
corrisponde uno sforzo fattivo nei diversi obblighi della vita morale. La moralità non può essere 
giudicata se si prescinde dalla conformità o dalla contrarietà della scelta deliberata di un 
comportamento concreto rispetto alla dignità e alla vocazione integrale della persona umana. Ogni 
scelta implica sempre un riferimento della volontà deliberata ai beni e ai mali, indicati dalla legge 
naturale come beni da perseguire e mali da evitare. 
Nel caso dei precetti morali positivi, la prudenza ha sempre il compito di verificarne la pertinenza in 
una determinata situazione, per esempio tenendo conto di altri doveri forse più importanti o urgenti. 
Ma i precetti morali negativi, cioè quelli che proibiscono alcuni atti o comportamenti concreti come 
intrinsecamente cattivi, non ammettono alcuna legittima eccezione; essi non lasciano alcuno spazio 
moralmente accettabile per la «creatività» di una qualche determinazione contraria. Una volta 
riconosciuta in concreto la specie morale di un'azione proibita da una regola universale, il solo atto 
moralmente buono è quello di obbedire alla legge morale e di astenersi dall'azione che essa 
proibisce. 
  
68. Occorre aggiungere una importante considerazione pastorale. Nella logica delle posizioni sopra 
accennate, l'uomo potrebbe, in virtù di un'opzione fondamentale, restare fedele a Dio, 
indipendentemente dalla conformità o meno di alcune sue scelte e dei suoi atti determinati alle 
norme o regole morali specifiche. In ragione di un'opzione originaria per la carità, l'uomo potrebbe 
mantenersi moralmente buono, perseverare nella grazia di Dio, raggiungere la propria salvezza, 
anche se alcuni dei suoi comportamenti concreti fossero deliberatamente e gravemente contrari ai 
comandamenti di Dio, riproposti dalla Chiesa. 



In realtà, l'uomo non si perde solo per l'infedeltà a quella opzione fondamentale, mediante la quale 
si è consegnato «tutto a Dio liberamente».113 Egli, con ogni peccato mortale commesso 
deliberatamente, offende Dio che ha donato la legge e pertanto si rende colpevole verso tutta la 
legge (cf Gc 2,8-11); pur conservandosi nella fede, egli perde la «grazia santificante», la «carità» e 
la «beatitudine eterna».114 «La grazia della giustificazione — insegna il Concilio di Trento —, una 
volta ricevuta, può essere perduta non solo per l'infedeltà, che fa perdere la stessa fede, ma anche 
per qualsiasi altro peccato mortale».115 
  
Peccato mortale e veniale 
  
69. Le considerazioni intorno all'opzione fondamentale hanno indotto, come abbiamo ora notato, 
alcuni teologi a sottoporre a profonda revisione anche la distinzione tradizionale tra i peccati mortali 
e i peccati veniali. Essi sottolineano che l'opposizione alla legge di Dio, che causa la perdita della 
grazia santificante — e, nel caso di morte in un simile stato di peccato, l'eterna condanna —, può 
essere soltanto il frutto di un atto che coinvolge la persona nella sua totalità, cioè un atto di opzione 
fondamentale. Secondo questi teologi il peccato mortale, che separa l'uomo da Dio, si 
verificherebbe soltanto nel rifiuto di Dio, compiuto ad un livello della libertà non identificabile con 
un atto di scelta né attingibile con consapevolezza riflessa. In questo senso — aggiungono — è 
difficile, almeno psicologicamente, accettare il fatto che un cristiano, che vuole rimanere unito a 
Gesù Cristo e alla sua Chiesa, possa così facilmente e ripetutamente commettere peccati mortali, 
come indicherebbe, a volte, la «materia» stessa dei suoi atti. Parimenti sarebbe difficile accettare 
che l'uomo sia capace, in un breve lasso di tempo, di spezzare radicalmente il legame di comunione 
con Dio e, successivamente, di convertirsi a lui mediante la sincera penitenza. Occorre dunque — si 
dice — misurare la gravità del peccato piuttosto dal grado di impegno della libertà della persona che 
compie un atto che non dalla materia di tale atto. 
  
70. L'Esortazione apostolica post-sinodale Reconciliatio et paenitentia ha ribadito l'importanza e la 
permanente attualità della distinzione tra peccati mortali e veniali, secondo la tradizione della 
Chiesa. E il Sinodo dei Vescovi del 1983, da cui è scaturita tale Esortazione, «non soltanto ha 
riaffermato quanto è stato proclamato dal Concilio Tridentino sull'esistenza e la natura dei peccati 
mortali e veniali, ma ha voluto ricordare che è peccato mortale quello che ha per oggetto una 
materia grave e che, inoltre, viene commesso con piena consapevolezza e deliberato consenso».116 
Il pronunciamento del Concilio di Trento non considera soltanto la «materia grave» del peccato 
mortale, ma ricorda anche, come sua necessaria condizione, «la piena avvertenza e il deliberato 
consenso». Del resto, sia nella teologia morale che nella pratica pastorale, sono ben conosciuti i casi 
nei quali un atto grave, a motivo della sua materia, non costituisce peccato mortale a motivo della 
non piena avvertenza o del non deliberato consenso di colui che lo compie. D'altra parte, «si dovrà 
evitare di ridurre il peccato mortale ad un atto di "opzione fondamentale" — come oggi si suol dire 
— contro Dio», concepito sia come esplicito e formale disprezzo di Dio e del prossimo sia come 
implicito e non riflesso rifiuto dell'amore. «Si ha, infatti, peccato mortale anche quando l'uomo, 
sapendo e volendo, per qualsiasi ragione sceglie qualcosa di gravemente disordinato. In effetti, in 
una tale scelta è già contenuto un disprezzo del precetto divino, un rifiuto dell'amore di Dio verso 
l'umanità e tutta la creazione: l'uomo allontana se stesso da Dio e perde la carità. L'orientamento 
fondamentale, quindi, può essere radicalmente modificato da atti particolari. Senza dubbio si 
possono dare situazioni molto complesse e oscure sotto l'aspetto psicologico, che influiscono sulla 
imputabilità soggettiva del peccatore. Ma dalla considerazione della sfera psicologica non si può 
passare alla costituzione di una categoria teologica, quale appunto l' "opzione fondamentale", 
intendendola in modo tale che, sul piano oggettivo, cambi o metta in dubbio la concezione 
tradizionale di peccato mortale».117 
In tal modo la dissociazione tra opzione fondamentale e scelte deliberate di comportamenti 
determinati — disordinati in se stessi o nelle circostanze — che non la metterebbero in causa, 



comporta il misconoscimento della dottrina cattolica sul peccato mortale: «Con tutta la tradizione 
della Chiesa noi chiamiamo peccato mortale questo atto, per il quale un uomo, con libertà e 
consapevolezza, rifiuta Dio, la sua legge, l'alleanza di amore che Dio gli propone, preferendo 
volgersi a se stesso, a qualche realtà creata e finita, a qualcosa di contrario al volere divino 
(conversio ad creaturam). Il che può avvenire in modo diretto e formale, come nei peccati di 
idolatria, di apostasia, di ateismo; o in modo equivalente, come in tutte le disubbidienze ai 
comandamenti di Dio in materia grave».118 
  
IV. L'atto morale 
  
Teleologia e teleologismo 
  
71. Il rapporto tra la libertà dell'uomo e la legge di Dio, che trova la sua sede intima e viva nella 
coscienza morale, si manifesta e si realizza negli atti umani. È proprio mediante i suoi atti che 
l'uomo si perfeziona come uomo, come uomo chiamato a cercare spontaneamente il suo Creatore e 
a giungere liberamente, con l'adesione a lui, alla piena e beata perfezione.119 
Gli atti umani sono atti morali, perché esprimono e decidono della bontà o malizia dell'uomo stesso 
che compie quegli atti.120 Essi non producono solo un mutamento dello stato di cose esterne 
all'uomo, ma, in quanto scelte deliberate, qualificano moralmente la persona stessa che li compie e 
ne determinano la fisionomia spirituale profonda, come rileva suggestivamente san Gregorio 
Nisseno: «Tutti gli esseri soggetti al divenire non restano mai identici a se stessi, ma passano 
continuamente da uno stato ad un altro mediante un cambiamento che opera sempre, in bene o in 
male... Ora, essere soggetto a cambiamento è nascere continuamente... Ma qui la nascita non 
avviene per un intervento estraneo, com'è il caso degli esseri corporei... Essa è il risultato di una 
scelta libera e noi siamo così, in certo modo, i nostri stessi genitori, creandoci come vogliamo, e con 
la nostra scelta dandoci la forma che vogliamo».121 
  
72. La moralità degli atti è definita dal rapporto della libertà dell'uomo col bene autentico. Tale 
bene è stabilito, come legge eterna, dalla Sapienza di Dio che ordina ogni essere al suo fine: questa 
legge eterna è conosciuta tanto attraverso la ragione naturale dell'uomo (e così è «legge naturale»), 
quanto — in modo integrale e perfetto — attraverso la rivelazione soprannaturale di Dio (e così è 
chiamata «legge divina»). L'agire è moralmente buono quando le scelte della libertà sono conformi 
al vero bene dell'uomo ed esprimono così l'ordinazione volontaria della persona verso il suo fine 
ultimo, cioè Dio stesso: il bene supremo nel quale l'uomo trova la sua piena e perfetta felicità. La 
domanda iniziale del colloquio del giovane con Gesù: «Che cosa devo fare di buono per ottenere la 
vita eterna?» (Mt 19,16) mette immediatamente in luce l'essenziale legame tra il valore morale di un 
atto e il fine ultimo dell'uomo. Gesù, nella sua risposta, conferma la convinzione del suo 
interlocutore: il compimento di atti buoni, comandati da Colui che «solo è buono», costituisce la 
condizione indispensabile e la via per la beatitudine eterna: «Se vuoi entrare nella vita, osserva i 
comandamenti» (Mt 19,17). La risposta di Gesù e il rimando ai comandamenti manifestano anche 
che la via al fine è segnata dal rispetto delle leggi divine che tutelano il bene umano. Solo l'atto 
conforme al bene può essere via che conduce alla vita. 
L'ordinazione razionale dell'atto umano al bene nella sua verità e il perseguimento volontario di 
questo bene, conosciuto dalla ragione, costituiscono la moralità. Pertanto, l'agire umano non può 
essere valutato moralmente buono solo perché funzionale a raggiungere questo o quello scopo, che 
persegue, o semplicemente perché l'intenzione del soggetto è buona.122 L'agire è moralmente 
buono quando attesta ed esprime l'ordinazione volontaria della persona al fine ultimo e la 
conformità dell'azione concreta con il bene umano come viene riconosciuto nella sua verità dalla 
ragione. Se l'oggetto dell'azione concreta non è in sintonia con il bene vero della persona, la scelta 
di tale azione rende la nostra volontà e noi stessi moralmente cattivi e, quindi, ci mette in contrasto 
con il nostro fine ultimo, il bene supremo, cioè Dio stesso. 



  
73. Il cristiano, grazie alla rivelazione di Dio e alla fede, conosce la «novità» da cui è segnata la 
moralità dei suoi atti; questi sono chiamati ad esprimere la coerenza o meno con quella dignità e 
vocazione che gli sono state donate dalla grazia: in Gesù Cristo e nel suo Spirito, il cristiano è 
«creatura nuova», figlio di Dio, e mediante i suoi atti manifesta la sua conformità o difformità con 
l'immagine del Figlio che è il primogenito tra molti fratelli (cf Rm 8,29), vive la sua fedeltà o 
infedeltà al dono dello Spirito e si apre o si chiude alla vita eterna, alla comunione di visione, di 
amore e di beatitudine con Dio Padre, Figlio e Spirito Santo.123 Cristo «ci forma secondo la sua 
immagine — scrive san Cirillo Alessandrino —, in modo che i lineamenti della sua divina natura 
risplendano in noi attraverso la santificazione e la giustizia e la vita buona e conforme a virtù... La 
bellezza di questa immagine risplende in noi che siamo in Cristo, quando ci mostriamo uomini 
buoni nelle opere».124 
In questo senso la vita morale possiede un essenziale carattere «teleologico», perché consiste nella 
deliberata ordinazione degli atti umani a Dio, sommo bene e fine (telos) ultimo dell'uomo. Lo 
attesta, ancora una volta, la domanda del giovane a Gesù: «Che cosa devo fare di buono per ottenere 
la vita eterna?». Ma questa ordinazione al fine ultimo non è una dimensione soggettivistica che 
dipende solo dall'intenzione. Essa presuppone che tali atti siano in se stessi ordinabili a questo fine, 
in quanto conformi all'autentico bene morale dell'uomo, tutelato dai comandamenti. È ciò che 
ricorda Gesù stesso nella risposta al giovane: «Se vuoi entrare nella vita, osserva i comandamenti» 
(Mt 19,17). 
Evidentemente dev'essere un'ordinazione razionale e libera, cosciente e deliberata, in forza della 
quale l'uomo è «responsabile» dei suoi atti ed è soggetto al giudizio di Dio, giudice giusto e buono 
che premia il bene e castiga il male, come ci ricorda l'apostolo Paolo: «Tutti infatti dobbiamo 
comparire davanti al tribunale di Cristo, ciascuno per ricevere la ricompensa delle opere compiute 
finché era nel corpo, sia in bene che in male» (2 Cor 5,10). 
  
74. Ma da che cosa dipende la qualificazione morale dell'agire libero dell'uomo? Da che cosa è 
assicurata questa ordinazione a Dio degli atti umani? Dall'intenzione del soggetto che agisce, dalle 
circostanze — e in particolare dalle conseguenze — del suo agire, dall'oggetto stesso del suo atto? 
È questo il problema tradizionalmente chiamato delle «fonti della moralità». Proprio a riguardo di 
tale problema, in questi decenni si sono manifestate nuove — o ripristinate — tendenze culturali e 
teologiche che esigono un accurato discernimento da parte del Magistero della Chiesa. 
Alcune teorie etiche, denominate «teleologiche», si presentano attente alla conformità degli atti 
umani con i fini perseguiti dall'agente e con i valori da lui intesi. I criteri per valutare la giustezza 
morale di un'azione sono ricavati dalla ponderazione dei beni non-morali o pre-morali da 
conseguire e dei rispettivi valori non-morali o pre-morali da rispettare. Per taluni il comportamento 
concreto sarebbe giusto, o sbagliato, a seconda che possa, o non possa, produrre uno stato di cose 
migliore per tutte le persone interessate: sarebbe giusto il comportamento in grado di 
«massimizzare» i beni e di «minimizzare» i mali. 
Molti dei moralisti cattolici, che seguono questo orientamento, intendono prendere le distanze 
dall'utilitarismo e dal pragmatismo, per cui la moralità degli atti umani sarebbe giudicata senza far 
riferimento al vero fine ultimo dell'uomo. Essi giustamente si rendono conto della necessità di 
trovare argomentazioni razionali, sempre più consistenti, per giustificare le esigenze e fondare le 
norme della vita morale. E tale ricerca è legittima e necessaria, dal momento che l'ordine morale, 
stabilito dalla legge naturale, è in linea di principio accessibile alla ragione umana. È ricerca, del 
resto, che corrisponde alle esigenze del dialogo e della collaborazione con i non-cattolici e i non-
credenti, particolarmente nelle società pluralistiche. 
  
75. Ma all'interno dello sforzo di elaborare una simile morale razionale — talvolta chiamata a 
questo titolo «morale autonoma» —, esistono false soluzioni, legate in particolare ad una 
inadeguata comprensione dell'oggetto dell'agire morale. Alcuni non tengono in sufficiente 



considerazione il fatto che la volontà è coinvolta nelle scelte concrete che essa opera: queste sono 
condizione della sua bontà morale e della sua ordinazione al fine ultimo della persona. Altri poi si 
ispirano ad una concezione della libertà che prescinde dalle condizioni effettive del suo esercizio, 
dal suo riferimento oggettivo alla verità sul bene, dalla sua determinazione mediante scelte di 
comportamenti concreti. Così, secondo queste teorie, la volontà libera non sarebbe né moralmente 
sottomessa a obbligazioni determinate, né informata dalle sue scelte, pur rimanendo responsabile 
dei propri atti e delle loro conseguenze. Questo «teleologismo», come metodo di rinvenimento della 
norma morale, può allora — secondo terminologie e approcci mutuati da differenti correnti di 
pensiero — chiamarsi «consequenzialismo» o «proporzionalismo». Il primo pretende di ricavare i 
criteri della giustezza di un determinato agire solo dal calcolo delle conseguenze che si prevedono 
derivare dall'esecuzione di una scelta. Il secondo, ponderando tra loro valori e beni perseguiti, si 
focalizza piuttosto sulla proporzione riconosciuta tra gli effetti buoni e cattivi, in vista del «più 
grande bene» o del «minor male» effettivamente possibili in una situazione particolare. 
Le teorie etiche teleologiche (proporzionalismo, consequenzialismo), pur riconoscendo che i valori 
morali sono indicati dalla ragione e dalla Rivelazione, ritengono che non si possa mai formulare una 
proibizione assoluta di determinati comportamenti, che sarebbero contrastanti, in ogni circostanza e 
in ogni cultura, con quei valori. Il soggetto che agisce sarebbe sì responsabile del raggiungimento 
dei valori perseguiti, ma secondo un duplice aspetto: infatti, i valori o beni coinvolti in un atto 
umano sarebbero, per un aspetto, di ordine morale (in rapporto a valori propriamente morali, come 
l'amore di Dio, la benevolenza verso il prossimo, la giustizia, ecc.) e, per un altro aspetto, di ordine 
pre-morale, detto anche non-morale o fisico o ontico (in rapporto ai vantaggi e svantaggi recati sia a 
colui che agisce che ad altre persone, prima o poi coinvolte, come, ad esempio, la salute o la sua 
lesione, l'integrità fisica, la vita, la morte, la perdita di beni materiali, ecc.). In un mondo in cui il 
bene sarebbe sempre mescolato al male ed ogni effetto buono legato ad altri effetti cattivi, la 
moralità dell'atto si giudicherebbe in modo differenziato: la sua «bontà» morale sulla base 
dell'intenzione del soggetto riferita ai beni morali e la sua «giustezza» sulla base della 
considerazione degli effetti o conseguenze prevedibili e della loro proporzione. Di conseguenza, i 
comportamenti concreti sarebbero da qualificarsi come «giusti» o «sbagliati», senza che per questo 
sia possibile valutare come moralmente «buona» o «cattiva» la volontà della persona che li sceglie. 
In questo modo, un atto, che ponendosi in contraddizione con una norma universale negativa viola 
direttamente beni considerati come pre-morali, potrebbe essere qualificato come moralmente 
ammissibile, se l'intenzione del soggetto si concentra, secondo una «responsabile» ponderazione dei 
beni coinvolti nell'azione concreta, sul valore morale giudicato decisivo nella circostanza. 
La valutazione delle conseguenze dell'azione, in base alla proporzione dell'atto con i suoi effetti e 
degli effetti tra di loro, riguarderebbe l'ordine solo pre-morale. Sulla specificità morale degli atti, 
ossia sulla loro bontà o malizia, deciderebbe esclusivamente la fedeltà della persona ai valori più 
alti della carità e della prudenza, senza che questa fedeltà sia necessariamente incompatibile con 
scelte contrarie a certi precetti morali particolari. Anche in materia grave, questi ultimi dovrebbero 
essere considerati come norme operative sempre relative e suscettibili di eccezioni. 
In questa prospettiva il consenso deliberato a certi comportamenti dichiarati illeciti dalla morale 
tradizionale non implicherebbe una malizia morale oggettiva. 
  
L'oggetto dell'atto deliberato 
  
76. Queste teorie possono acquistare una certa forza persuasiva dalla loro affinità con la mentalità 
scientifica, giustamente preoccupata di ordinare le attività tecniche ed economiche in base al calcolo 
delle risorse e dei profitti, dei procedimenti e degli effetti. Esse vogliono liberare dalle costrizioni di 
una morale dell'obbligazione, volontarista e arbitraria, che si rivelerebbe disumana. 
Siffatte teorie non sono però fedeli alla dottrina della Chiesa, allorché credono di poter giustificare, 
come moralmente buone, scelte deliberate di comportamenti contrari ai comandamenti della legge 
divina e naturale. Queste teorie non possono richiamarsi alla tradizione morale cattolica: se è vero 



che in quest'ultima si è sviluppata una casistica attenta a ponderare in alcune situazioni concrete le 
possibilità maggiori di bene, è altrettanto vero che ciò riguardava solo i casi in cui la legge era 
incerta e, pertanto, non metteva in discussione la validità assoluta dei precetti morali negativi che 
obbliga senza eccezione. I fedeli sono tenuti a riconoscere e a rispettare i precetti morali specifici, 
dichiarati e insegnati dalla Chiesa in nome di Dio, Creatore e Signore.125 Quando l'apostolo Paolo 
ricapitola nel precetto di amare il prossimo come se stessi il compimento della legge (cf Rm 13,8-
10), non attenua i comandamenti, ma piuttosto li conferma, dal momento che ne rivela le esigenze e 
la gravità. L'amore di Dio e l'amore del prossimo sono inseparabili dall'osservanza dei 
comandamenti dell'Alleanza, rinnovata nel sangue di Gesù Cristo e nel dono dello Spirito. È onore 
proprio dei cristiani obbedire a Dio piuttosto che agli uomini (cf At 4,19; 5,29) ed accettare per 
questo anche il martirio, come hanno fatto i santi e le sante dell'Antico e del Nuovo Testamento, 
riconosciuti tali per aver dato la loro vita piuttosto che compiere questo o quel gesto particolare 
contrario alla fede o alla virtù. 
  
77. Per offrire i criteri razionali di una giusta decisione morale, le accennate teorie tengono conto 
dell'intenzione e delle conseguenze dell'azione umana. Sono certamente da prendere in grande 
considerazione sia l'intenzione — come insiste con una forza particolare Gesù in aperta 
contrapposizione agli scribi e farisei, che minuziosamente prescrivevano certe opere esteriori senza 
badare al cuore (cf Mc 7,20-21; Mt 15,19) —, sia i beni ottenuti e i mali evitati, a seguito di un atto 
particolare. Si tratta di un'esigenza di responsabilità. Ma la considerazione di queste conseguenze — 
nonché delle intenzioni — non è sufficiente a valutare la qualità morale di una scelta concreta. La 
ponderazione dei beni e dei mali, prevedibili in conseguenza di un'azione, non è un metodo 
adeguato per determinare se la scelta di quel comportamento concreto è «secondo la sua specie», o 
«in se stessa», moralmente buona o cattiva, lecita o illecita. Le conseguenze prevedibili 
appartengono a quelle circostanze dell'atto, che, se possono modificare la gravità di un atto cattivo, 
non possono però cambiarne la specie morale. 
Ciascuno, del resto, conosce le difficoltà — o meglio l'impossibilità — di valutare tutte le 
conseguenze e tutti gli effetti buoni o cattivi — definiti pre-morali — dei propri atti: un calcolo 
razionale esaustivo non è possibile. Come fare allora per stabilire delle proporzioni che dipendono 
da una valutazione, i cui criteri restano oscuri? In che modo potrebbe giustificarsi un obbligo 
assoluto su calcoli tanto discutibili? 
  
78. La moralità dell'atto umano dipende anzitutto e fondamentalmente dall'oggetto ragionevolmente 
scelto dalla volontà deliberata, come prova anche la penetrante analisi, tuttora valida, di san 
Tommaso.126 Per poter cogliere l'oggetto di un atto che lo specifica moralmente occorre quindi 
collocarsi nella prospettiva della persona che agisce. Infatti, l'oggetto dell'atto del volere è un 
comportamento liberamente scelto. In quanto conforme all'ordine della ragione, esso è causa della 
bontà della volontà, ci perfeziona moralmente e ci dispone a riconoscere il nostro fine ultimo nel 
bene perfetto, l'amore originario. Per oggetto di un determinato atto morale non si può, dunque, 
intendere un processo o un evento di ordine solamente fisico, da valutare in quanto provoca un 
determinato stato di cose nel mondo esteriore. Esso è il fine prossimo di una scelta deliberata, che 
determina l'atto del volere della persona che agisce. In tal senso, come insegna il Catechismo della 
Chiesa Cattolica, «vi sono comportamenti concreti che è sempre sbagliato scegliere, perché la loro 
scelta comporta un disordine della volontà, cioè un male morale».127 «Spesso infatti — scrive 
l'Aquinate — qualcuno agisce con buona intenzione, ma inutilmente, in quanto manca la buona 
volontà: come nel caso di uno che rubi per nutrire un povero, c'è sì la retta intenzione, manca 
tuttavia la rettitudine della debita volontà. Di conseguenza, nessun male compiuto con buona 
intenzione può essere scusato: "Come coloro che dicono: Facciamo il male perché venga il bene; la 
condanna dei quali è giusta" (Rm 3,8)».128 
La ragione per cui non basta la buona intenzione ma occorre anche la retta scelta delle opere, sta nel 
fatto che l'atto umano dipende dal suo oggetto, ossia se questo è ordinabile o meno a Dio, a Colui 



che «solo è buono», e così realizza la perfezione della persona. L'atto è buono, quindi, se il suo 
oggetto è conforme al bene della persona nel rispetto dei beni per essa moralmente rilevanti. L'etica 
cristiana, che privilegia l'attenzione all'oggetto morale, non rifiuta di considerare l'interiore 
«teleologia» dell'agire, in quanto volto a promuovere il vero bene della persona, ma riconosce che 
esso viene realmente perseguito solo quando si rispettano gli elementi essenziali della natura 
umana. L'atto umano, buono secondo il suo oggetto, è anche ordinabile al fine ultimo. Lo stesso atto 
raggiunge poi la sua perfezione ultima e decisiva quando la volontà lo ordina effettivamente a Dio 
mediante la carità. In tal senso, il Patrono dei moralisti e dei confessori insegna: «Non basta fare 
opere buone, ma bisogna farle bene. Acciocché le opere nostre siano buone e perfette, è necessario 
farle col puro fine di piacere a Dio».129 
  
Il «male intrinseco»: non è lecito fare il male a scopo di bene (cf Rm 3,8) 
  
79. È da respingere quindi la tesi, propria delle teorie teleologiche e proporzionaliste, secondo cui 
sarebbe impossibile qualificare come moralmente cattiva secondo la sua specie — il suo «oggetto» 
— la scelta deliberata di alcuni comportamenti o atti determinati prescindendo dall'intenzione per 
cui la scelta viene fatta o dalla totalità delle conseguenze prevedibili di quell'atto per tutte le persone 
interessate. 
L'elemento primario e decisivo per il giudizio morale è l'oggetto dell'atto umano, il quale decide 
sulla sua ordinabilità al bene e al fine ultimo, che è Dio. Tale ordinabilità viene colta dalla ragione 
nell'essere stesso dell'uomo, considerato nella sua verità integrale, dunque nelle sue inclinazioni 
naturali, nei suoi dinamismi e nelle sue finalità che hanno sempre anche una dimensione spirituale: 
sono esattamente questi i contenuti della legge naturale, e quindi il complesso ordinato dei «beni per 
la persona» che si pongono al servizio del «bene della persona», di quel bene che è essa stessa e la 
sua perfezione. Sono questi i beni tutelati dai comandamenti, i quali, secondo san Tommaso, 
contengono tutta la legge naturale.130 
  
80. Ora la ragione attesta che si danno degli oggetti dell'atto umano che si configurano come «non-
ordinabili» a Dio, perché contraddicono radicalmente il bene della persona, fatta a sua immagine. 
Sono gli atti che, nella tradizione morale della Chiesa, sono stati denominati «intrinsecamente 
cattivi» (intrinsece malum): lo sono sempre e per sé, ossia per il loro stesso oggetto, 
indipendentemente dalle ulteriori intenzioni di chi agisce e dalle circostanze. Per questo, senza 
minimamente negare l'influsso che sulla moralità hanno le circostanze e soprattutto le intenzioni, la 
Chiesa insegna che «esistono atti che, per se stessi e in se stessi, indipendentemente dalle 
circostanze, sono sempre gravemente illeciti, in ragione del loro oggetto».131 Lo stesso Concilio 
Vaticano II, nel contesto del dovuto rispetto della persona umana, offre un'ampia esemplificazione 
di tali atti: «Tutto ciò che è contro la vita stessa, come ogni specie di omicidio, il genocidio, 
l'aborto, l'eutanasia e lo stesso suicidio volontario; tutto ciò che viola l'integrità della persona 
umana, come le mutilazioni, le torture inflitte al corpo e alla mente, gli sforzi per violentare l'intimo 
dello spirito; tutto ciò che offende la dignità umana, come le condizioni infraumane di vita, le 
incarcerazioni arbitrarie, le deportazioni, la schiavitù, la prostituzione, il mercato delle donne e dei 
giovani, o ancora le ignominiose condizioni del lavoro con le quali i lavoratori sono trattati come 
semplici strumenti di guadagno, e non come persone libere e responsabili; tutte queste cose, e altre 
simili, sono certamente vergognose e, mentre guastano la civiltà umana, ancor più inquinano coloro 
che così si comportano, che non quelli che le subiscono, e ledono grandemente l'onore del 
Creatore».132 
Sugli atti intrinsecamente cattivi, e in riferimento alle pratiche contraccettive mediante le quali l'atto 
coniugale è reso intenzionalmente infecondo, Paolo VI insegna: «In verità, se è lecito, talvolta, 
tollerare un minor male morale al fine di evitare un male maggiore o di promuovere un bene più 
grande, non è lecito, neppure per ragioni gravissime, fare il male, affinché ne venga il bene (cf Rm 
3,8), cioè fare oggetto di un atto positivo di volontà ciò che è intrinsecamente disordine e quindi 



indegno della persona umana, anche se nell'intento di salvaguardare o promuovere beni individuali, 
familiari o sociali».133 
  
81. Insegnando l'esistenza di atti intrinsecamente cattivi, la Chiesa accoglie la dottrina della Sacra 
Scrittura. L'apostolo Paolo afferma in modo categorico: «Non illudetevi: né immorali, né idolatri, 
né adulteri, né effeminati, né sodomiti, né ladri, né ubriaconi, né maldicenti, né rapaci erediteranno 
il Regno di Dio» (1 Cor 6,9-10). 
Se gli atti sono intrinsecamente cattivi, un'intenzione buona o circostanze particolari possono 
attenuarne la malizia, ma non possono sopprimerla: sono atti «irrimediabilmente» cattivi, per se 
stessi e in se stessi non sono ordinabili a Dio e al bene della persona: «Quanto agli atti che sono per 
se stessi dei peccati (cum iam opera ipsa peccata sunt) — scrive sant'Agostino —, come il furto, la 
fornicazione, la bestemmia, o altri atti simili, chi oserebbe affermare che, compiendoli per buoni 
motivi (causis bonis), non sarebbero più peccati o, conclusione ancora più assurda, che sarebbero 
peccati giustificati?».134 
Per questo, le circostanze o le intenzioni non potranno mai trasformare un atto intrinsecamente 
disonesto per il suo oggetto in un atto «soggettivamente» onesto o difendibile come scelta. 
  
82. Del resto, l'intenzione è buona quando mira al vero bene della persona in vista del suo fine 
ultimo. Ma gli atti, il cui oggetto è «non-ordinabile» a Dio e «indegno della persona umana», si 
oppongono sempre e in ogni caso a questo bene. In tal senso il rispetto delle norme che proibiscono 
tali atti e che obbligano semper et pro semper, ossia senza alcuna eccezione, non solo non limita la 
buona intenzione, ma costituisce addirittura la sua espressione fondamentale. 
La dottrina dell'oggetto, quale fonte della moralità, costituisce un'esplicitazione autentica della 
morale biblica dell'Alleanza e dei comandamenti, della carità e delle virtù. La qualità morale 
dell'agire umano dipende da questa fedeltà ai comandamenti, espressione di obbedienza e di amore. 
È per questo — lo ripetiamo — che è da respingere come erronea l'opinione che ritiene impossibile 
qualificare moralmente come cattiva secondo la sua specie la scelta deliberata di alcuni 
comportamenti o atti determinati, prescindendo dall'intenzione per cui la scelta viene fatta o dalla 
totalità delle conseguenze prevedibili di quell'atto per tutte le persone interessate. Senza questa 
determinazione razionale della moralità dell'agire umano, sarebbe impossibile affermare un «ordine 
morale oggettivo» 135 e stabilire una qualsiasi norma determinata dal punto di vista del contenuto, 
che obblighi senza eccezioni; e ciò a scapito della fraternità umana e della verità sul bene, e a 
detrimento altresì della comunione ecclesiale. 
  
83. Come si vede, nella questione della moralità degli atti umani, e in particolare in quella 
dell'esistenza degli atti intrinsecamente cattivi, si concentra in un certo senso la questione stessa 
dell'uomo, della sua verità e delle conseguenze morali che ne derivano. Riconoscendo e insegnando 
l'esistenza del male intrinseco in determinati atti umani, la Chiesa rimane fedele alla verità integrale 
dell'uomo, e quindi lo rispetta e lo promuove nella sua dignità e vocazione. Essa, di conseguenza, 
deve respingere le teorie sopra esposte che si pongono in contrasto con questa verità. 
Bisogna però che noi, Fratelli nell'Episcopato, non ci fermiamo solo ad ammonire i fedeli circa gli 
errori e i pericoli di alcune teorie etiche. Dobbiamo, prima di tutto, mostrare l'affascinante splendore 
di quella verità che è Gesù Cristo stesso. In Lui, che è la Verità (cf Gv 14,6), l'uomo può 
comprendere pienamente e vivere perfettamente, mediante gli atti buoni, la sua vocazione alla 
libertà nell'obbedienza alla legge divina, che si compendia nel comandamento dell'amore di Dio e 
del prossimo. Ed è quanto avviene con il dono dello Spirito Santo, Spirito di verità, di libertà e di 
amore: in Lui ci è dato di interiorizzare la legge e di percepirla e viverla come il dinamismo della 
vera libertà personale: «la legge perfetta, la legge della libertà» (Gc 1,25). 
  
III - «Perché non venga resa vana la Croce di Cristo» (1 Cor 1,17) - Il bene morale per la vita della 
chiesa e del mondo 



  
«Cristo ci ha liberati perché restassimo liberi» (Gal 5,1) 
  
84. La questione fondamentale che le teorie morali sopra ricordate pongono con particolare forza è 
quella del rapporto tra la libertà dell'uomo e la legge di Dio, ultimamente è la questione del rapporto 
tra la libertà e la verità. 
Secondo la fede cristiana e la dottrina della Chiesa, «solamente la libertà che si sottomette alla 
Verità conduce la persona umana al suo vero bene. Il bene della persona è di essere nella Verità e di 
fare la Verità».136 
Il confronto tra la posizione della Chiesa e la situazione sociale e culturale d'oggi mette 
immediatamente in luce l'urgenza che proprio su tale questione fondamentale si sviluppi un'intensa 
opera pastorale da parte della Chiesa stessa: «Questo essenziale legame di Verità-Bene-Libertà è 
stato smarrito in larga parte dalla cultura contemporanea e, pertanto, ricondurre l'uomo a riscoprirlo 
è oggi una delle esigenze proprie della missione della Chiesa, per la salvezza del mondo. La 
domanda di Pilato: "Che cosa è la verità?" emerge anche dalla sconsolata perplessità di un uomo 
che spesso non sa più chi è, donde viene e dove va. E così assistiamo non di rado al pauroso 
precipitare della persona umana in situazioni di autodistruzione progressiva. A voler ascoltare certe 
voci, sembra di non doversi più riconoscere l'indistruttibile assolutezza di alcun valore morale. Sono 
sotto gli occhi di tutti il disprezzo della vita umana già concepita e non ancora nata; la violazione 
permanente di fondamentali diritti della persona; l'iniqua distruzione dei beni necessari per una vita 
semplicemente umana. Anzi, qualcosa di più grave è accaduto: l'uomo non è più convinto che solo 
nella verità può trovare la salvezza. La forza salvifica del vero è contestata, affidando alla sola 
libertà, sradicata da ogni obiettività, il compito di decidere autonomamente ciò che è bene e ciò che 
è male. Questo relativismo diviene, nel campo teologico, sfiducia nella sapienza di Dio, che guida 
l'uomo con la legge morale. A ciò che la legge morale prescrive si contrappongono le cosiddette 
situazioni concrete, non ritenendo più, in fondo, che la legge di Dio sia sempre l'unico vero bene 
dell'uomo».137 
  
85. L'opera di discernimento di queste teorie etiche da parte della Chiesa non si restringe alla loro 
denuncia e al loro rifiuto, ma mira positivamente a sostenere con grande amore tutti i fedeli nella 
formazione d'una coscienza morale che giudichi e conduca a decisioni secondo verità, come esorta 
l'apostolo Paolo: «Non conformatevi alla mentalità di questo secolo, ma trasformatevi rinnovando la 
vostra mente, per poter discernere la volontà di Dio, ciò che è buono, a lui gradito e perfetto» (Rm 
12, 2). Quest'opera della Chiesa trova il suo punto di forza — il suo «segreto» formativo — non 
tanto negli enunciati dottrinali e negli appelli pastorali alla vigilanza, quanto nel tenere lo sguardo 
fisso sul Signore Gesù. La Chiesa ogni giorno guarda con instancabile amore a Cristo, pienamente 
consapevole che solo in lui sta la risposta vera e definitiva al problema morale. 
In particolare, in Gesù crocifisso essa trova la risposta alla questione che tormenta oggi tanti 
uomini: come può l'obbedienza alle norme morali universali e immutabili rispettare l'unicità e 
l'irripetibilità della persona e non attentare alla sua libertà e dignità? La Chiesa fa sua la coscienza 
che l'apostolo Paolo aveva della missione ricevuta: «Cristo... mi ha mandato... a predicare il 
vangelo; non però con un discorso sapiente, perché non venga resa vana la croce di Cristo... Noi 
predichiamo Cristo crocifisso, scandalo per i Giudei, stoltezza per i pagani; ma per coloro che sono 
chiamati, sia Giudei che Greci, predichiamo Cristo potenza di Dio e sapienza di Dio» (1 Cor 
1,17.23-24).Cristo crocifisso rivela il senso autentico della libertà, lo vive in pienezza nel dono 
totale di sé e chiama i discepoli a prendere parte alla sua stessa libertà. 
  
86. La riflessione razionale e l'esperienza quotidiana dimostrano la debolezza, da cui è segnata la 
libertà dell'uomo. È libertà reale, ma finita: non ha il suo punto di partenza assoluto e 
incondizionato in se stessa, ma nell'esistenza dentro cui si trova e che rappresenta per essa, nello 
stesso tempo, un limite e una possibilità. È la libertà di una creatura, ossia una libertà donata, da 



accogliere come un germe e da far maturare con responsabilità. È parte costitutiva di 
quell'immagine creaturale, che fonda la dignità della persona: in essa risuona la vocazione 
originaria con cui il Creatore chiama l'uomo al vero Bene, e ancora di più, con la rivelazione di 
Cristo, a entrare in amicizia con lui, partecipando alla stessa vita divina. È insieme inalienabile 
autopossesso e apertura universale ad ogni esistente, nell'uscita da sé verso la conoscenza e l'amore 
dell'altro.138 La libertà si radica dunque nella verità dell'uomo ed è finalizzata alla comunione. 
Ragione ed esperienza dicono non solo la debolezza della libertà umana, ma anche il suo dramma. 
L'uomo scopre che la sua libertà è misteriosamente inclinata a tradire questa apertura al Vero e al 
Bene e che troppo spesso, di fatto, egli preferisce scegliere beni finiti, limitati ed effimeri. Ancor 
più, dentro gli errori e le scelte negative, l'uomo avverte l'origine di una ribellione radicale, che lo 
porta a rifiutare la Verità e il Bene per erigersi a principio assoluto di se stesso: «Voi diventerete 
come Dio» (Gn 3,5). La libertà, quindi, ha bisogno di essere liberata. Cristo ne è il liberatore: egli 
«ci ha liberati perché restassimo liberi» (Gal 5,1). 
  
87. Cristo rivela, anzitutto, che il riconoscimento onesto e aperto della verità è condizione di 
autentica libertà: «Conoscerete la verità e la verità vi farà liberi» (Gv 8,32).139 È la verità che rende 
liberi davanti al potere e dà la forza del martirio. Così è di Gesù davanti a Pilato: «Per questo io 
sono nato e per questo sono venuto nel mondo: per rendere testimonianza alla verità» (Gv 18,37). 
Così i veri adoratori di Dio devono adorarlo «in spirito e verità» (Gv 4,23): in questa adorazione 
diventano liberi. Il legame con la verità e l'adorazione di Dio si manifestano in Gesù Cristo come la 
più intima radice della libertà. 
Gesù rivela, inoltre, con la sua stessa esistenza e non solo con le parole, che la libertà si realizza 
nell'amore, cioè neldono di sé. Lui che dice: «Nessuno ha un amore più grande di questo: dare la 
vita per i propri amici» (Gv 15,13), va incontro liberamente alla Passione (cf Mt 26,46) e nella sua 
obbedienza al Padre sulla Croce dà la vita per tutti gli uomini (cf Fil 2, 6-11). In tal modo la 
contemplazione di Gesù crocifisso è la via maestra sulla quale la Chiesa deve camminare ogni 
giorno se vuole comprendere l'intero senso della libertà: il dono di sé nel servizio a Dio e ai fratelli. 
La comunione poi con il Signore crocifisso e risorto è la sorgente inesauribile alla quale la Chiesa 
attinge senza sosta per vivere nella libertà, donarsi e servire. Commentando il versetto del Salmo 99 
(100) «Servite il Signore nella gioia», sant'Agostino dice: «Nella casa del Signore libera è la 
schiavitù. Libera, poiché il servizio non l'impone la necessità, ma la carità... La carità ti renda servo, 
come la verità ti ha fatto libero... Allo stesso tempo tu sei servo e libero: servo, perché ci diventasti; 
libero, perché sei amato da Dio, tuo creatore; anzi, libero anche perché ti è dato di amare il tuo 
creatore... Sei servo del Signore e sei libero del Signore. Non cercare una liberazione che ti porti 
lontano dalla casa del tuo liberatore!».140 
In tal modo la Chiesa, e ciascun cristiano in essa, è chiamata a partecipare al munus regale di Cristo 
in croce (cf Gv 12,32), alla grazia e alla responsabilità del Figlio dell'uomo, che «non è venuto per 
essere servito, ma per servire e dare la sua vita in riscatto per molti» (Mt 20,28).141 
Gesù, dunque, è la sintesi viva e personale della perfetta libertà nell'obbedienza totale alla volontà 
di Dio. La sua carne crocifissa è la piena Rivelazione del vincolo indissolubile tra libertà e verità, 
così come la sua risurrezione da morte è l'esaltazione suprema della fecondità e della forza salvifica 
di una libertà vissuta nella verità. 
  
Camminare nella luce (cf 1 Gv 1,7) 
  
88. La contrapposizione, anzi la radicale dissociazione tra libertà e verità è conseguenza, 
manifestazione e compimento di un'altra più grave e deleteria dicotomia, quella che separa la fede 
dalla morale. 
Questa separazione costituisce una delle più acute preoccupazioni pastorali della Chiesa nell'attuale 
processo di secolarismo, nel quale tanti, troppi uomini pensano e vivono «come se Dio non 
esistesse». Siamo di fronte ad una mentalità che coinvolge, spesso in modo profondo, vasto e 



capillare, gli atteggiamenti e i comportamenti degli stessi cristiani, la cui fede viene svigorita e 
perde la propria originalità di nuovo criterio interpretativo e operativo per l'esistenza personale, 
familiare e sociale. In realtà, i criteri di giudizio e di scelta assunti dagli stessi credenti si presentano 
spesso, nel contesto di una cultura ampiamente scristianizzata, estranei o persino contrapposti a 
quelli del Vangelo. 
Urge allora che i cristiani riscoprano la novità della loro fede e la sua forza di giudizio di fronte alla 
cultura dominante e invadente: «Se un tempo eravate tenebra — ci ammonisce l'apostolo Paolo —, 
ora siete luce nel Signore. Comportatevi perciò come i figli della luce; il frutto della luce consiste in 
ogni bontà, giustizia e verità. Cercate ciò che è gradito al Signore, e non partecipate alle opere 
infruttuose delle tenebre, ma piuttosto condannatele apertamente... Vigilate dunque attentamente 
sulla vostra condotta, comportandovi non da stolti, ma da uomini saggi; profittando del tempo 
presente, perché i giorni sono cattivi» (Ef 5, 8-11.15-16; cf 1 Ts 5,4-8). 
Urge ricuperare e riproporre il vero volto della fede cristiana, che non è semplicemente un insieme 
di proposizioni da accogliere e ratificare con la mente. È invece una conoscenza vissuta di Cristo, 
una memoria vivente dei suoi comandamenti, una verità da vivere. Del resto, una parola non è 
veramente accolta se non quando passa negli atti, se non quando viene messa in pratica. La fede è 
una decisione che impegna tutta l'esistenza. È incontro, dialogo, comunione di amore e di vita del 
credente con Gesù Cristo, Via, Verità e Vita (cf Gv 14,6). Comporta un atto di confidenza e di 
abbandono a Cristo, e ci dona di vivere come lui ha vissuto (cf Gal 2,20), ossia nel più grande 
amore a Dio e ai fratelli. 
  
89. La fede possiede anche un contenuto morale: origina ed esige un impegno coerente di vita, 
comporta e perfeziona l'accoglienza e l'osservanza dei comandamenti divini. Come scrive 
l'evangelista Giovanni, «Dio è luce e in lui non ci sono tenebre. Se diciamo che siamo in comunione 
con lui e camminiamo nelle tenebre, mentiamo e non mettiamo in pratica la verità... Da questo 
sappiamo d'averlo conosciuto: se osserviamo i suoi comandamenti. Chi dice: "Lo conosco" e non 
osserva i suoi comandamenti, è bugiardo e la verità non è in lui; ma chi osserva la sua parola, in lui 
l'amore di Dio è veramente perfetto. Da questo conosciamo di essere in lui. Chi dice di dimorare in 
Cristo, deve comportarsi come lui si è comportato» (1 Gv 1,5-6; 2,3-6). 
Mediante la vita morale la fede diventa «confessione», non solo davanti a Dio, ma anche davanti 
agli uomini: si fa testimonianza. «Voi siete la luce del mondo — ha detto Gesù —; non può restare 
nascosta una città collocata sopra un monte, né si accende una lucerna per metterla sotto il moggio, 
ma sopra il lucerniere perché faccia luce a tutti quelli che sono nella casa. Così risplenda la vostra 
luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e rendano gloria al Padre vostro che è 
nei cieli» (Mt 5,14-16). Queste opere sono soprattutto quelle della carità (cf Mt 25,31-46) e 
dell'autentica libertà che si manifesta e vive nel dono di sé. Sino al dono totale di sé, come ha fatto 
Gesù che sulla croce «ha amato la Chiesa e ha dato se stesso per lei» (Ef 5,25). La testimonianza di 
Cristo è fonte, paradigma e risorsa per la testimonianza del discepolo, chiamato a porsi sulla stessa 
strada: «Se qualcuno vuole venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce ogni giorno e 
mi segua» (Lc 9,23). La carità, secondo le esigenze del radicalismo evangelico, può portare il 
credente alla testimonianza suprema del martirio. Sempre sull'esempio di Gesù che muore in croce: 
«Fatevi dunque imitatori di Dio, quali figli carissimi, — scrive Paolo ai cristiani di Efeso — e 
camminate nella carità, nel modo che anche Cristo ci ha amato e ha dato se stesso per noi, 
offrendosi a Dio in sacrificio di soave odore» (Ef 5,1-2). 
  
Il martirio, esaltazione della santità inviolabile della legge di Dio 
  
90. Il rapporto tra fede e morale splende in tutto il suo fulgore nel rispetto incondizionato che si 
deve alle esigenze insopprimibili della dignità personale di ogni uomo, a quelle esigenze difese 
dalle norme morali che proibiscono senza eccezioni gli atti intrinsecamente cattivi. L'universalità e 
l'immutabilità della norma morale manifestano e, nello stesso tempo, si pongono a tutela della 



dignità personale, ossia dell'inviolabilità dell'uomo, sul cui volto brilla lo splendore di Dio (cf Gn 
9,5-6). 
L'inaccettabilità delle teorie etiche «teleologiche», «consequenzia- liste» e «proporzionaliste», che 
negano l'esistenza di norme morali negative riguardanti comportamenti determinati e valide senza 
eccezioni, trova una conferma particolarmente eloquente nel fatto del martirio cristiano, che ha 
sempre accompagnato e accompagna tuttora la vita della Chiesa. 
  
91. Già nell'Antica Alleanza incontriamo ammirevoli testimonianze di una fedeltà alla legge santa 
di Dio spinta fino alla volontaria accettazione della morte. Emblematica è la storia di Susanna: ai 
due giudici ingiusti, che minacciavano di farla morire se si fosse rifiutata di cedere alla loro 
passione impura, così rispose: «Sono alle strette da ogni parte. Se cedo, è la morte per me, se rifiuto, 
non potrò scampare dalle vostre mani. Meglio però per me cadere innocente nelle vostre mani che 
peccare davanti al Signore!» (Dn 13,22-23). Susanna, preferendo «cadere innocente» nelle mani dei 
giudici, testimonia non solo la sua fede e fiducia in Dio, ma anche la sua obbedienza alla verità e 
all'assolutezza dell'ordine morale: con la sua disponibilità al martirio, proclama che non è giusto 
fare ciò che la legge di Dio qualifica come male per trarre da esso un qualche bene. Essa sceglie per 
sé la «parte migliore»: una limpidissima testimonianza, senza nessun compromesso, alla verità circa 
il bene e al Dio di Israele; manifesta così, nei suoi atti, la santità di Dio. 
Alle soglie del Nuovo Testamento Giovanni Battista, rifiutandosi di tacere la legge del Signore e di 
venire a compromesso col male, «immolò la sua vita per la verità e la giustizia» 142 e fu così 
precursore del Messia anche nel martirio (cf Mc 6,17-29). Per questo, «fu rinchiuso nell'oscurità del 
carcere colui che venne a rendere testimonianza alla luce e che dalla stessa luce, che è Cristo, 
meritò di essere chiamato lampada che arde e illumina... E fu battezzato nel proprio sangue colui al 
quale era stato concesso di battezzare il Redentore del mondo».143 
Nella Nuova Alleanza si incontrano numerose testimonianze di seguaci di Cristo — a cominciare 
dal diacono Stefano (cf At 6,8–7,60) e dall'apostolo Giacomo (cf At 12,1-2) — che sono morti 
martiri per confessare la loro fede e il loro amore al Maestro e per non rinnegarlo. In ciò essi hanno 
seguito il Signore Gesù, che davanti a Caifa e a Pilato «ha dato la sua bella testimonianza» (1 Tm 
6,13), confermando la verità del suo messaggio con il dono della vita. Innumerevoli altri martiri 
accettarono le persecuzioni e la morte piuttosto che porre il gesto idolatrico di bruciare l'incenso 
davanti alla statua dell'Imperatore (cf Ap 13, 7-10). Rifiutarono persino di simulare un simile culto, 
dando così l'esempio del dovere di astenersi anche da un solo comportamento concreto contrario 
all'amore di Dio e alla testimonianza della fede. Nell'obbedienza, essi affidarono e consegnarono, 
come Cristo stesso, la loro vita al Padre, a colui che poteva liberarli dalla morte (cf Eb 5,7). 
La Chiesa propone l'esempio di numerosi santi e sante, che hanno testimoniato e difeso la verità 
morale fino al martirio o hanno preferito la morte ad un solo peccato mortale. Elevandoli all'onore 
degli altari, la Chiesa ha canonizzato la loro testimonianza e dichiarato vero il loro giudizio, 
secondo cui l'amore di Dio implica obbligatoriamente il rispetto dei suoi comandamenti, anche nelle 
circostanze più gravi, e il rifiuto di tradirli, anche con l'intenzione di salvare la propria vita. 
  
92. Nel martirio come affermazione dell'inviolabilità dell'ordine morale risplendono la santità della 
legge di Dio e insieme l'intangibilità della dignità personale dell'uomo, creato a immagine e 
somiglianza di Dio: è una dignità che non è mai permesso di svilire o di contrastare, sia pure con 
buone intenzioni, qualunque siano le difficoltà. Gesù ci ammonisce con la massima severità: «Che 
giova all'uomo guadagnare il mondo intero, se poi perde la propria anima?» (Mc 8,36). 
Il martirio sconfessa come illusorio e falso ogni «significato umano» che si pretendesse di 
attribuire, pur in condizioni «eccezionali», all'atto in se stesso moralmente cattivo; ancor più ne 
rivela apertamente il vero volto: quello di una violazione dell'«umanità» dell'uomo, prima ancora in 
chi lo compie che non in chi lo subisce.144 Il martirio è quindi anche esaltazione della perfetta 
«umanità» e della vera «vita» della persona, come testimonia sant'Ignazio di Antiochia rivolgendosi 
ai cristiani di Roma, luogo del suo martirio: «Abbiate compassione di me, fratelli: non impeditemi 



di vivere, non vogliate che io muoia... Lasciate che io raggiunga la pura luce; giunto là, sarò 
veramente uomo. Lasciate che io imiti la passione del mio Dio».145 
  
93. Il martirio è infine un segno preclaro della santità della Chiesa: la fedeltà alla legge santa di Dio, 
testimoniata con la morte, è annuncio solenne e impegno missionario usque ad sanguinem perché lo 
splendore della verità morale non sia offuscato nel costume e nella mentalità delle persone e della 
società. Una simile testimonianza offre un contributo di straordinario valore perché, non solo nella 
società civile ma anche all'interno delle stesse comunità ecclesiali, non si precipiti nella crisi più 
pericolosa che può affliggere l'uomo: la confusione del bene e del male, che rende impossibile 
costruire e conservare l'ordine morale dei singoli e delle comunità. I martiri, e più ampiamente tutti 
i santi nella Chiesa, con l'esempio eloquente e affascinante di una vita totalmente trasfigurata dallo 
splendore della verità morale, illuminano ogni epoca della storia risvegliandone il senso morale. 
Dando piena testimonianza al bene, essi sono un vivente rimprovero a quanti trasgrediscono la 
legge (cf Sap 2, 12) e fanno risuonare con permanente attualità le parole del profeta: «Guai a coloro 
che chiamano bene il male e male il bene, che cambiano le tenebre in luce e la luce in tenebre, che 
cambiano l'amaro in dolce e il dolce in amaro» (Is 5,20). 
Se il martirio rappresenta il vertice della testimonianza alla verità morale, a cui relativamente pochi 
possono essere chiamati, vi è nondimento una coerente testimonianza che tutti i cristiani devono 
esser pronti a dare ogni giorno anche a costo di sofferenze e di gravi sacrifici. Infatti di fronte alle 
molteplici difficoltà che anche nelle circostanze più ordinarie la fedeltà all'ordine morale può 
esigere, il cristiano è chiamato, con la grazia di Dio invocata nella preghiera, ad un impegno talvolta 
eroico, sostenuto dalla virtù della fortezza, mediante la quale — come insegna san Gregorio Magno 
— egli può perfino «amare le difficoltà di questo mondo in vista del premio eterno».146 
  
94. In questa testimonianza all'assolutezza del bene morale i cristiani non sono soli: essi trovano 
conferme nel senso morale dei popoli e nelle grandi tradizioni religiose e sapienziali dell'Occidente 
e dell'Oriente, non senza un'interiore e misteriosa azione dello Spirito di Dio. Valga per tutti 
l'espressione del poeta latino Giovenale: «Considera il più grande dei crimini preferire la 
sopravvivenza all'onore e, per amore della vita fisica, perdere le ragioni del vivere».147 La voce 
della coscienza ha sempre richiamato senza ambiguità che ci sono verità e valori morali per i quali 
si deve essere disposti anche a dare la vita. Nella parola e soprattutto nel sacrificio della vita per il 
valore morale la Chiesa riconosce la medesima testimonianza a quella verità che, già presente nella 
creazione, risplende pienamente sul volto di Cristo: «Sappiamo — scrive san Giustino — che i 
seguaci delle dottrine degli stoici sono stati odiati ed uccisi quando hanno dato prova di saggezza 
nel loro discorso morale ... a motivo del seme del Verbo insito in tutto il genere umano».148 
  
Le norme morali universali e immutabili al servizio della persona e della società 
  
95. La dottrina della Chiesa e in particolare la sua fermezza nel difendere la validità universale e 
permanente dei precetti che proibiscono gli atti intrinsecamente cattivi è giudicata non poche volte 
come il segno di un'intransigenza intollerabile, soprattutto nelle situazioni enormemente complesse 
e conflittuali della vita morale dell'uomo e della società d'oggi: un'intransigenza che contrasterebbe 
col senso materno della Chiesa. Questa, si dice, manca di comprensione e di compassione. Ma, in 
realtà, la maternità della Chiesa non può mai essere separata dalla sua missione di insegnamento, 
che essa deve compiere sempre come Sposa fedele di Cristo, la Verità in persona: «Come Maestra, 
essa non si stanca di proclamare la norma morale... Di tale norma la Chiesa non è affatto né l'autrice 
né l'arbitra. In obbedienza alla verità, che è Cristo, la cui immagine si riflette nella natura e nella 
dignità della persona umana, la Chiesa interpreta la norma morale e la propone a tutti gli uomini di 
buona volontà, senza nasconderne le esigenze di radicalità e di perfezione».149 
In realtà, la vera comprensione e la genuina compassione devono significare amore alla persona, al 
suo vero bene, alla sua libertà autentica. E questo non avviene, certo, nascondendo o indebolendo la 



verità morale, bensì proponendola nel suo intimo significato di irradiazione della Sapienza eterna di 
Dio, giunta a noi in Cristo, e di servizio all'uomo, alla crescita della sua libertà e al perseguimento 
della sua felicità.150 
Nello stesso tempo la presentazione limpida e vigorosa della verità morale non può mai prescindere 
da un profondo e sincero rispetto, animato da amore paziente e fiducioso, di cui ha sempre bisogno 
l'uomo nel suo cammino morale, spesso reso faticoso da difficoltà, debolezze e situazioni dolorose. 
La Chiesa che non può mai rinunciare al «principio della verità e della coerenza, per cui non accetta 
di chiamare bene il male e male il bene», 151 deve essere sempre attenta a non spezzare la canna 
incrinata e a non spegnere il lucignolo che fumiga ancora (cf Is 42,3). Paolo VI ha scritto: «Non 
sminuire in nulla la salutare dottrina di Cristo è eminente forma di carità verso le anime. Ma ciò 
deve sempre accompagnarsi con la pazienza e la bontà di cui il Signore stesso ha dato l'esempio nel 
trattare con gli uomini. Venuto non per giudicare ma per salvare (cf Gv 3,17), Egli fu certo 
intransigente con il male, ma misericordioso verso le persone».152 
  
96. La fermezza della Chiesa, nel difendere le norme morali universali e immutabili, non ha nulla di 
mortificante. È solo al servizio della vera libertà dell'uomo: dal momento che non c'è libertà al di 
fuori o contro la verità, la difesa categorica, ossia senza cedimenti e compromessi, delle esigenze 
assolutamente irrinunciabili della dignità personale dell'uomo, deve dirsi via e condizione per 
l'esistere stesso della libertà. 
Questo servizio è rivolto a ogni uomo, considerato nell'unicità e nell'irripetibilità del suo essere ed 
esistere: solo nell'obbedienza alle norme morali universali l'uomo trova piena conferma della sua 
unicità di persona e possibilità di vera crescita morale. E, proprio per questo, tale servizio è rivolto a 
tutti gli uomini: non solo ai singoli, ma anche alla comunità, alla società come tale. Queste norme 
costituiscono, infatti, il fondamento incrollabile e la solida garanzia di una giusta e pacifica 
convivenza umana, e quindi di una vera democrazia, che può nascere e crescere solo 
sull'uguaglianza di tutti i suoi membri, accomunati nei diritti e doveri. Di fronte alle norme morali 
che proibiscono il male intrinseco non ci sono privilegi né eccezioni per nessuno. Essere il padrone 
del mondo o l'ultimo «miserabile» sulla faccia della terra non fa alcuna differenza: davanti alle 
esigenze morali siamo tutti assolutamente uguali. 
  
97. Così le norme morali, e in primo luogo quelle negative che proibiscono il male, manifestano il 
loro significato e la loro forza insieme personale e sociale: proteggendo l'inviolabile dignità 
personale di ogni uomo, esse servono alla conservazione stessa del tessuto sociale umano e al suo 
retto e fecondo sviluppo. In particolare, i comandamenti della seconda tavola del Decalogo, 
ricordati anche da Gesù al giovane del Vangelo (cf Mt 19,18), costituiscono le regole primordiali di 
ogni vita sociale. 
Questi comandamenti sono formulati in termini generali. Ma, il fatto che «principio, soggetto e fine 
di tutte le istituzioni sociali è e deve essere la persona umana», 153 permette di precisarli e di 
esplicitarli in un codice di comportamento più dettagliato. In tal senso le regole morali fondamentali 
della vita sociale comportano delle esigenze determinate alle quali devono attenersi sia i poteri 
pubblici sia i cittadini. Al di là delle intenzioni, talvolta buone, e delle circostanze, spesso difficili, 
le autorità civili e i soggetti particolari non sono mai autorizzati a trasgredire i diritti fondamentali e 
inalienabili della persona umana. Così, solo una morale che riconosce delle norme valide sempre e 
per tutti, senza alcuna eccezione, può garantire il fondamento etico della convivenza sociale, sia 
nazionale che internazionale. 
  
La morale e il rinnovamento della vita sociale e politica 
  
98. Di fronte alle gravi forme di ingiustizia sociale ed economica e di corruzione politica di cui sono 
investiti interi popoli e nazioni, cresce l'indignata reazione di moltissime persone calpestate e 
umiliate nei loro fondamentali diritti umani e si fa sempre più diffuso e acuto il bisogno di un 



radicale rinnovamento personale e sociale capace di assicurare giustizia, solidarietà, onestà, 
trasparenza. 
Certamente lunga e faticosa è la strada da percorrere; numerosi e ingenti sono gli sforzi da compiere 
perché si possa attuare un simile rinnovamento, anche per la molteplicità e la gravità delle cause che 
generano e alimentano le situazioni di ingiustizia oggi presenti nel mondo. Ma, come la storia e 
l'esperienza di ciascuno insegnano, non è difficile ritrovare alla base di queste situazioni cause 
propriamente «culturali», collegate cioè con determinate visioni dell'uomo, della società e del 
mondo. In realtà, al cuore della questione culturale sta il senso morale, che a sua volta si fonda e si 
compie nel senso religioso.154 
  
99. Solo Dio, il Bene supremo, costituisce la base irremovibile e la condizione insostituibile della 
moralità, dunque dei comandamenti, in particolare di quelli negativi che proibiscono sempre e in 
ogni caso il comportamento e gli atti incompatibili con la dignità personale di ogni uomo. Così il 
Bene supremo e il bene morale si incontrano nella verità: la verità di Dio Creatore e Redentore e la 
verità dell'uomo da Lui creato e redento. Solo su questa verità è possibile costruire una società 
rinnovata e risolvere i complessi e pesanti problemi che la scuotono, primo fra tutti quello di 
vincere le più diverse forme di totalitarismo per aprire la via all'autentica libertà della persona. «Il 
totalitarismo nasce dalla negazione della verità in senso oggettivo: se non esiste una verità 
trascendente, obbedendo alla quale l'uomo acquista la sua piena identità, allora non esiste nessun 
principio sicuro che garantisca giusti rapporti tra gli uomini. Il loro interesse di classe, di gruppo, di 
Nazione li oppone inevitabilmente gli uni agli altri. Se non si riconosce la verità trascendente, allora 
trionfa la forza del potere, e ciascuno tende a realizzare fino in fondo i mezzi di cui dispone per 
imporre il proprio interesse o la propria opinione, senza riguardo ai diritti dell'altro... La radice del 
moderno totalitarismo, dunque, è da individuare nella negazione della trascendente dignità della 
persona umana, immagine visibile del Dio invisibile e, proprio per questo, per sua natura stessa, 
soggetto di diritti che nessuno può violare: né l'individuo, né il gruppo, né la classe, né la Nazione o 
lo Stato. Non può farlo nemmeno la maggioranza di un corpo sociale, ponendosi contro la 
minoranza, emarginandola, opprimendola, sfruttandola o tentando di annientarla».155 
Per questo la connessione inscindibile tra verità e libertà — che esprime il vincolo essenziale tra la 
sapienza e la volontà di Dio — possiede un significato d'estrema importanza per la vita delle 
persone nell'ambito socio-economico e socio-politico, come emerge dalla dottrina sociale della 
Chiesa — la quale «appartiene... al campo della teologia e, specialmente, della teologia morale», 
156 — e dalla sua presentazione di comandamenti che regolano, in riferimento non solo ad 
atteggiamenti generali ma anche a precisi e determinati comportamenti e atti concreti, la vita 
sociale, economica e politica. 
  
100. Così il Catechismo della Chiesa Cattolica, dopo aver affermato che «in materia economica, il 
rispetto della dignità umana esige la pratica della virtù della temperanza, per moderare 
l'attaccamento ai beni di questo mondo; della virtù della giustizia, per rispettare i diritti del 
prossimo e dargli ciò che gli è dovuto; e della solidarietà, seguendo la regola aurea e secondo la 
liberalità del Signore, il quale "da ricco che era, si è fatto povero" per noi, perché noi diventassimo 
"ricchi per mezzo della sua povertà" (2 Cor 8,9)», 157 presenta una serie di comportamenti e di atti 
che contrastano la dignità umana: il furto, il tenere deliberatamente cose avute in prestito o oggetti 
smarriti, la frode nel commercio (cf Dt 25, 13-16), i salari ingiusti (cf Dt 24,14-15; Gc 5,4), il rialzo 
dei prezzi speculando sull'ignoranza e sul bisogno altrui (cf Am 8,4-6), l'appropriazione e l'uso 
privato dei beni sociali di un'impresa, i lavori eseguiti male, la frode fiscale, la contraffazione di 
assegni e di fatture, le spese eccessive, lo sperpero, ecc.158 Ed ancora: «Il settimo comandamento 
proibisce gli atti o le iniziative che, per qualsiasi ragione, egoistica o ideologica, mercantile o 
totalitaria, portano all'asservimento di esseri umani, a misconoscere la loro dignità personale, ad 
acquistarli, a venderli e a scambiarli come fossero merci. Ridurre le persone, con la violenza, ad un 
valore d'uso oppure ad una fonte di guadagno, è un peccato contro la loro dignità e i loro diritti 



fondamentali. San Paolo ordinava ad un padrone cristiano di trattare il suo schiavo cristiano "non 
più come uno schiavo, ma... come un fratello... come uomo..., nel Signore" (Fm 16)».159 
  
101. Nell'ambito politico si deve rilevare che la veridicità nei rapporti tra governanti e governati, la 
trasparenza nella pubblica amministrazione, l'imparzialità nel servizio della cosa pubblica, il 
rispetto dei diritti degli avversari politici, la tutela dei diritti degli accusati contro processi e 
condanne sommarie, l'uso giusto e onesto del pubblico denaro, il rifiuto di mezzi equivoci o illeciti 
per conquistare, mantenere e aumentare ad ogni costo il potere, sono principi che trovano la loro 
radice prima — come pure la loro singolare urgenza — nel valore trascendente della persona e nelle 
esigenze morali oggettive di funzionamento degli Stati.160 Quando essi non vengono osservati, 
viene meno il fondamento stesso della convivenza politica e tutta la vita sociale ne risulta 
progressivamente compromessa, minacciata e votata alla sua dissoluzione (cf Sal 131, 3-4; Ap 18,2-
3. 9-24). Dopo la caduta, in molti Paesi, delle ideologie che legavano la politica ad una concezione 
totalitaria del mondo — e prima fra esse il marxismo —, si profila oggi un rischio non meno grave 
per la negazione dei fondamentali diritti della persona umana e per il riassorbimento nella politica 
della stessa domanda religiosa che abita nel cuore di ogni essere umano: è il rischio dell'alleanza fra 
democrazia e relativismo etico, che toglie alla convivenza civile ogni sicuro punto di riferimento 
morale e la priva, più radicalmente, del riconoscimento della verità. Infatti, «se non esiste nessuna 
verità ultima la quale guida e orienta l'azione politica, allora le idee e le convinzioni possono esser 
facilmente strumentalizzate per fini di potere. Una democrazia senza valori si converte facilmente in 
un totalitarismo aperto oppure subdolo, come dimostra la storia».161 
Così in ogni campo della vita personale, familiare, sociale e politica, la morale — che si fonda sulla 
verità e che nella verità si apre all'autentica libertà — rende un servizio originale, insostituibile e di 
enorme valore non solo per la singola persona e per la sua crescita nel bene, ma anche per la società 
e per il suo vero sviluppo. 
  
Grazia e obbedienza alla legge di Dio 
  
102. Anche nelle situazioni più difficili l'uomo deve osservare la norma morale per essere 
obbediente al santo comandamento di Dio e coerente con la propria dignità personale. Certamente 
l'armonia tra libertà e verità domanda, alcune volte, sacrifici non comuni e va conquistata ad alto 
prezzo: può comportare anche il martirio. Ma, come l'esperienza universale e quotidiana mostra, 
l'uomo è tentato di rompere tale armonia: «Non quello che voglio io faccio, ma quello che detesto... 
Io non compio il bene che voglio, ma il male che non voglio» (Rm 7, 15.19). 
Donde deriva, ultimamente, questa scissione interiore dell'uomo? Egli incomincia la sua storia di 
peccato quando non riconosce più il Signore come suo Creatore, e vuole essere lui stesso a decidere, 
in totale indipendenza, ciò che è bene e ciò che è male. «Voi diventerete come Dio, conoscendo il 
bene e il male» (Gn 3,5): questa è la prima tentazione, a cui fanno eco tutte le altre tentazioni, alle 
quali l'uomo è più facilmente inclinato a cedere per le ferite della caduta originale. 
Ma le tentazioni si possono vincere, i peccati si possono evitare, perché con i comandamenti il 
Signore ci dona la possibilità di osservarli: «I suoi occhi su coloro che lo temono, egli conosce ogni 
azione degli uomini. Egli non ha comandato a nessuno di essere empio e non ha dato a nessuno il 
permesso di peccare» (Sir 15,19-20). L'osservanza della legge di Dio, in determinate situazioni, può 
essere difficile, difficilissima: non è mai però impossibile. È questo un insegnamento costante della 
tradizione della Chiesa, così espresso dal Concilio di Trento: «Nessuno poi, benché giustificato, 
deve ritenersi libero dall'osservanza dei comandamenti; nessuno deve far propria quell'espressione 
temeraria e condannata con la scomunica dei Padri, secondo la quale è impossibile all'uomo 
giustificato osservare i comandamenti di Dio. Dio infatti non comanda ciò che è impossibile, ma nel 
comandare ti esorta a fare tutto quello che puoi, a chiedere ciò che non puoi e ti aiuta perché tu 
possa; infatti "i comandamenti di Dio non sono gravosi" (cf 1 Gv 5,3) e "il suo giogo è soave e il 
suo peso è leggero" (cf Mt 11,30)».162 



  
103. All'uomo è sempre aperto lo spazio spirituale della speranza, con l'aiuto della grazia divina e 
con la collaborazione della libertà umana. 
È nella Croce salvifica di Gesù, nel dono dello Spirito Santo, nei Sacramenti che scaturiscono dal 
costato trafitto del Redentore (cf Gv 19, 34), che il credente trova la grazia e la forza per osservare 
sempre la legge santa di Dio, anche in mezzo alle difficoltà più gravi. Come dice sant'Andrea di 
Creta, la legge stessa «fu vivificata dalla grazia e fu posta al suo servizio in una composizione 
armonica e feconda. Ognuna delle due conservò le sue caratteristiche senza alterazioni e confusioni. 
Tuttavia la legge, che prima costituiva un onere gravoso e una tirannia, diventò per opera di Dio 
peso leggero e fonte di libertà».163 
Solo nel mistero della Redenzione di Cristo stanno le «concrete» possibilità dell'uomo. «Sarebbe un 
errore gravissimo concludere... che la norma insegnata dalla Chiesa è in se stessa solo un "ideale" 
che deve poi essere adattato, proporzionato, graduato alle, si dice, concrete possibilità dell'uomo: 
secondo un "bilanciamento dei vari beni in questione". Ma quali sono le "concrete possibilità 
dell'uomo"? E di quale uomo si parla? Dell'uomo dominato dalla concupiscenza o dell'uomo 
redento da Cristo? Poiché è di questo che si tratta: della realtà della redenzione di Cristo. Cristo ci 
ha redenti! Ciò significa: Egli ci ha donato la possibilità di realizzare l'intera verità del nostro 
essere; Egli ha liberato la nostra libertà dal dominio della concupiscenza. E se l'uomo redento 
ancora pecca, ciò non è dovuto all'imperfezione dell'atto redentore di Cristo, ma alla volontà 
dell'uomo di sottrarsi alla grazia che sgorga da quell'atto. Il comandamento di Dio è certamente 
proporzionato alle capacità dell'uomo: ma alle capacità dell'uomo a cui è donato lo Spirito Santo; 
dell'uomo che, se caduto nel peccato, può sempre ottenere il perdono e godere della presenza dello 
Spirito».164 
  
104. In questo contesto si apre il giusto spazio alla misericordia di Dio per il peccato dell'uomo che 
si converte e alla comprensione per l'umana debolezza. Questa comprensione non significa mai 
compromettere e falsificare la misura del bene e del male per adattarla alle circostanze. Mentre è 
umano che l'uomo, avendo peccato, riconosca la sua debolezza e chieda misericordia per la propria 
colpa, è invece inaccettabile l'atteggiamento di chi fa della propria debolezza il criterio della verità 
sul bene, in modo da potersi sentire giustificato da solo, anche senza bisogno di ricorrere a Dio e 
alla sua misericordia. Un simile atteggiamento corrompe la moralità dell'intera società, perché 
insegna a dubitare dell'oggettività della legge morale in generale e a rifiutare l'assolutezza dei 
divieti morali circa determinati atti umani, e finisce con il confondere tutti i giudizi di valore. 
Dobbiamo, invece, raccogliere il messaggio che ci viene dalla parabola evangelica del fariseo e del 
pubblicano (cf Lc 18,9-14). Il pubblicano poteva forse avere qualche giustificazione per i peccati 
commessi, tale da diminuire la sua responsabilità. Non è però su queste giustificazioni che si 
sofferma la sua preghiera, ma sulla propria indegnità davanti all'infinita santità di Dio: «O Dio, abbi 
pietà di me peccatore» (Lc 18,13). Il fariseo, invece, si è giustificato da solo, trovando forse per 
ognuna delle sue mancanze una scusa. Siamo così messi a confronto con due diversi atteggiamenti 
della coscienza morale dell'uomo di tutti i tempi. Il pubblicano ci presenta una coscienza 
«penitente», che è pienamente consapevole della fragilità della propria natura e che vede nelle 
proprie mancanze, quali che ne siano le giustificazioni soggettive, una conferma del proprio essere 
bisognoso di redenzione. Il fariseo ci presenta una coscienza «soddisfatta di se stessa», che si illude 
di poter osservare la legge senza l'aiuto della grazia ed è convinta di non aver bisogno della 
misericordia. 
  
105. A tutti è chiesta grande vigilanza per non lasciarsi contagiare dall'atteggiamento farisaico, che 
pretende di eliminare la coscienza del proprio limite e del proprio peccato, e che oggi si esprime in 
particolare nel tentativo di adattare la norma morale alle proprie capacità e ai propri interessi e 
persino nel rifiuto del concetto stesso di norma. Al contrario, accettare la «sproporzione» tra la 
legge e la capacità umana, ossia la capacità delle sole forze morali dell'uomo lasciato a se stesso, 



accende il desiderio della grazia e predispone a riceverla. «Chi mi libererà da questo corpo votato 
alla morte?», si domanda l'apostolo Paolo. E con una confessione gioiosa e riconoscente risponde: 
«Siano rese grazie a Dio per mezzo di Gesù Cristo nostro Signore!» (Rm 7,24-25). 
La stessa coscienza troviamo in questa preghiera di sant'Ambrogio di Milano: «Che cos'è, infatti, 
l'uomo se tu non lo visiti? Non dimenticare pertanto il debole. Ricordati, o Signore, che mi hai fatto 
debole, che mi hai plasmato di polvere. Come potrò stare ritto, se tu non ti volgi continuamente per 
rendere salda questa argilla, di modo che la mia solidità promani dal tuo volto? "Appena nascondi il 
viso, tutte le cose vengono meno" (Sal 1032,29): se ti volgi, guai a me! Non hai da guardare in me 
nient'altro che contagi di delitti: non è utile né essere abbandonati, né esser visti perché, mentre 
siam visti, provochiamo disgusto. Possiamo tuttavia pensare che non respinge quelli che vede, 
perché purifica quelli che guarda. Lo divora un fuoco, capace di bruciare la colpa (cf Gl 2,3)».165 
  
Morale e nuova evangelizzazione 
  
106. L'evangelizzazione è la sfida più forte ed esaltante che la Chiesa è chiamata ad affrontare sin 
dalla sua origine. In realtà, a porre questa sfida non sono tanto le situazioni sociali e culturali che 
essa incontra lungo la storia, quanto il mandato di Gesù Cristo risorto, che definisce la ragione 
stessa dell'esistenza della Chiesa: «Andate in tutto il mondo e predicate il Vangelo ad ogni creatura» 
(Mc 16,15). 
Il momento però che stiamo vivendo, almeno presso numerose popolazioni, è piuttosto quello di 
una formidabile provocazione alla «nuova evangelizzazione», ossia all'annuncio del Vangelo 
sempre nuovo e sempre portatore di novità, una evangelizzazione che dev'essere «nuova nel suo 
ardore, nei suoi metodi e nella sua espressione».166 La scristianizzazione, che pesa su interi popoli 
e comunità un tempo già ricchi di fede e di vita cristiana, comporta non solo la perdita della fede o 
comunque la sua insignificanza per la vita, ma anche, e necessariamente, un declino o un 
oscuramento del senso morale: e questo sia per il dissolversi della consapevolezza dell'originalità 
della morale evangelica, sia per l'eclissi degli stessi principi e valori etici fondamentali. Le tendenze 
soggettiviste, relativiste e utilitariste, oggi ampiamente diffuse, si presentano non semplicemente 
come posizioni pragmatiche, come dati di costume, ma come concezioni consolidate dal punto di 
vista teoretico che rivendicano una loro piena legittimità culturale e sociale. 
  
107. L'evangelizzazione — e pertanto la «nuova evangelizzazione» — comporta anche l'annuncio e 
la proposta morale. Gesù stesso, proprio predicando il Regno di Dio e il suo amore salvifico, ha 
rivolto l'appello alla fede e alla conversione (cf Mc 1,15). E Pietro, con gli altri Apostoli, 
annunciando la risurrezione di Gesù di Nazaret dai morti, propone una vita nuova da vivere, una 
«via» da seguire per essere discepoli del Risorto (cf At 2,37- 41; 3,17-20). 
Come e ancor più che per le verità di fede, la nuova evangelizzazione che propone i fondamenti e i 
contenuti della morale cristiana manifesta la sua autenticità, e nello stesso tempo sprigiona tutta la 
sua forza missionaria, quando si compie attraverso il dono non solo della parola annunciata, ma 
anche di quella vissuta. In particolare è la vita di santità, che risplende in tanti membri del Popolo di 
Dio, umili e spesso nascosti agli occhi degli uomini, a costituire la via più semplice e affascinante 
sulla quale è dato di percepire immediatamente la bellezza della verità, la forza liberante dell'amore 
di Dio, il valore della fedeltà incondizionata a tutte le esigenze della legge del Signore, anche nelle 
circostanze più difficili. Per questo la Chiesa, nella sua sapiente pedagogia morale, ha sempre 
invitato i credenti a cercare e a trovare nei santi e nelle sante, e in primo luogo nella Vergine Madre 
di Dio «piena di grazia» e «tutta santa», il modello, la forza e la gioia per vivere una vita secondo i 
comandamenti di Dio e le Beatitudini del Vangelo. 
La vita dei santi, riflesso della bontà di Dio — di Colui che «solo è buono» —, costituisce non solo 
una vera confessione di fede e un impulso alla sua comunicazione agli altri, ma anche una 
glorificazione di Dio e della sua infinita santità. La vita santa porta così a pienezza di espressione e 
di attuazione il triplice e unitario munus propheticum, sacerdotale et regale che ogni cristiano riceve 



in dono nella rinascita battesimale «da acqua e da Spirito» (Gv 3,5). La sua vita morale possiede il 
valore di un «culto spirituale» (Rm 12,1; cf Fil 3,3), attinto e alimentato da quella inesauribile 
sorgente di santità e di glorificazione di Dio che sono i Sacramenti, in specie l'Eucaristia: infatti, 
partecipando al sacrificio della Croce, il cristiano comunica con l'amore di donazione di Cristo ed è 
abilitato e impegnato a vivere questa stessa carità in tutti i suoi atteggiamenti e comportamenti di 
vita. Nell'esistenza morale si rivela e si attua anche il servizio regale del cristiano: quanto più, con 
l'aiuto della grazia, egli obbedisce alla legge nuova dello Spirito Santo, tanto più cresce nella libertà 
alla quale è chiamato mediante il servizio della verità, della carità e della giustizia. 
  
108. Alla radice della nuova evangelizzazione e della vita morale nuova, che essa propone e suscita 
nei suoi frutti di santità e di missionarietà, sta lo Spirito di Cristo, principio e forza della fecondità 
della santa Madre Chiesa, come ci ricorda Paolo VI: «L'evangelizzazione non sarà mai possibile 
senza l'azione dello Spirito Santo».167 Allo Spirito di Gesù, accolto dal cuore umile e docile del 
credente, si devono dunque il fiorire della vita morale cristiana e la testimonianza della santità nella 
grande varietà delle vocazioni, dei doni, delle responsabilità e delle condizioni e situazioni di vita: è 
lo Spirito Santo — rilevava già Novaziano, in questo esprimendo l'autentica fede della Chiesa — 
«Colui che ha dato fermezza agli animi ed alle menti dei discepoli, che ha dischiuso i misteri 
evangelici, che ha illuminato in loro le cose divine; da Lui rinvigoriti, essi non ebbero timore né 
delle carceri né delle catene per il nome del Signore; anzi calpestarono gli stessi poteri e i tormenti 
del mondo, armati ormai e rafforzati per mezzo suo, avendo in sé i doni che questo stesso Spirito 
elargisce ed invia come gioielli alla Chiesa sposa di Cristo. È Lui, infatti, che nella Chiesa suscita i 
profeti, istruisce i maestri, guida le lingue, compie prodigi e guarigioni, produce opere mirabili, 
concede il discernimento degli spiriti, assegna i compiti di governo, suggerisce i consigli, ripartisce 
ed armonizza ogni altro dono carismatico, e perciò rende dappertutto ed in tutto compiutamente 
perfetta la Chiesa del Signore».168 
Nel contesto vivo di questa nuova evangelizzazione, destinata a generare e a nutrire «la fede che 
opera per mezzo della carità» (Gal 5,6) e in rapporto all'opera dello Spirito Santo possiamo ora 
comprendere il posto che nella Chiesa, comunità dei credenti, spetta alla riflessione che la teologia 
deve sviluppare sulla vita morale, così come possiamo presentare la missione e la responsabilità 
propria dei teologi moralisti. 
  
Il servizio dei teologi moralisti 
  
109. Chiamata all'evangelizzazione e alla testimonianza di una vita di fede è tutta la Chiesa, resa 
partecipe del munus propheticum del Signore Gesù mediante il dono del suo Spirito. Grazie alla 
presenza permanente in essa dello Spirito di verità (cf Gv 14,16-17) «la totalità dei fedeli che hanno 
ricevuto l'unzione dello Spirito Santo (cf 1 Gv 2,20. 27) non può sbagliarsi nel credere, e manifesta 
questa sua proprietà peculiare mediante il senso soprannaturale della fede di tutto il popolo, quando 
"dai Vescovi fino agli ultimi fedeli laici" esprime l'universale suo consenso in materia di fede e di 
costumi».169 
Per compiere la sua missione profetica, la Chiesa deve continuamente risvegliare o «ravvivare» la 
propria vita di fede (cf 2 Tm 1,6), in particolare mediante una riflessione sempre più approfondita, 
sotto la guida dello Spirito Santo, sul contenuto della fede stessa. È al servizio di questa «ricerca 
credente dell'intelligenza della fede» che si pone, in modo specifico, la «vocazione» del teologo 
nella Chiesa: «Fra le vocazioni suscitate dallo Spirito nella Chiesa — leggiamo nell'Istruzione 
Donum veritatis — si distingue quella del teologo, che in modo particolare ha la funzione di 
acquisire, in comunione con il Magistero, un'intelligenza sempre più profonda della Parola di Dio 
contenuta nella Scrittura ispirata e trasmessa dalla Tradizione viva della Chiesa. Di sua natura la 
fede fa appello all'intelligenza, perché svela all'uomo la verità sul suo destino e la via per 
raggiungerlo. Anche se la verità rivelata è superiore ad ogni nostro dire ed i nostri concetti sono 
imperfetti di fronte alla sua grandezza ultimamente insondabile (cf Ef 3,19), essa invita tuttavia la 



ragione — dono di Dio fatto per cogliere la verità — ad entrare nella sua luce, diventando così 
capace di comprendere in una certa misura quanto ha creduto. La scienza teologica, che, 
rispondendo all'invito della voce della verità, cerca l'intelligenza della fede, aiuta il Popolo di Dio, 
secondo il comandamento dell'Apostolo (cf 1 Pt 3,15), a rendere conto della sua speranza a coloro 
che lo richiedono».170 
È fondamentale per definire l'identità stessa e, di conseguenza, per attuare la missione propria della 
teologia riconoscerne l'intimo e vivo nesso con la Chiesa, il suo mistero, la sua vita e missione: «La 
teologia è scienza ecclesiale, perché cresce nella Chiesa e agisce sulla Chiesa... Essa è a servizio 
della Chiesa e deve quindi sentirsi dinamicamente inserita nella missione della Chiesa, 
particolarmente nella sua missione profetica».171 Per sua natura e dinamismo la teologia autentica 
può fiorire e svilupparsi solo mediante una convinta e responsabile partecipazione e «appartenenza» 
alla Chiesa quale «comunità di fede», così come a questa stessa Chiesa e alla sua vita di fede torna 
il frutto della ricerca e dell'approfondimento teologico. 
  
110. Quanto si è detto circa la teologia in genere può e dev'essere riproposto per la teologia morale, 
colta nella sua specificità di riflessione scientifica sul Vangelo come dono e comandamento di vita 
nuova, sulla vita «secondo la verità nella carità» (Ef 4,15), sulla vita di santità della Chiesa, nella 
quale risplende la verità del bene portato sino alla sua perfezione. Non solo nell'ambito della fede, 
ma anche e in modo indivisibile nell'ambito della morale, interviene il Magistero della Chiesa, il cui 
compito è «di discernere, mediante giudizi normativi per la coscienza dei fedeli, gli atti che sono in 
se stessi conformi alle esigenze della fede e ne promuovono l'espressione nella vita, e quelli che al 
contrario, per la loro malizia intrinseca, sono incompatibili con queste esigenze».172 Predicando i 
comandamenti di Dio e la carità di Cristo, il Magistero della Chiesa insegna ai fedeli anche i 
precetti particolari e determinati e chiede loro di considerarli in coscienza come moralmente 
obbligatori. Svolge, inoltre, un importante compito di vigilanza, avvertendo i fedeli della presenza 
di eventuali errori, anche solo impliciti, quando la loro coscienza non giunge a riconoscere la 
giustezza e la verità delle regole morali che il Magistero insegna. 
S'inserisce qui il compito specifico di quanti per mandato dei legittimi Pastori insegnano teologia 
morale nei Seminari e nelle Facoltà Teologiche. Essi hanno il grave dovere di istruire i fedeli — 
specialmente i futuri Pastori — su tutti i comandamenti e le norme pratiche che la Chiesa dichiara 
con autorità.173 Nonostante gli eventuali limiti delle argomentazioni umane presentate dal 
Magistero, i teologi moralisti sono chiamati ad approfondire le ragioni dei suoi insegnamenti, ad 
illustrare la fondatezza dei suoi precetti e la loro obbligatorietà, mostrandone la mutua connessione 
e il rapporto con il fine ultimo dell'uomo.174 Spetta ai teologi moralisti esporre la dottrina della 
Chiesa e dare, nell'esercizio del loro ministero, l'esempio di un assenso leale, interno ed esterno, 
all'insegnamento del Magistero sia nel campo del dogma che in quello della morale.175 Unendo le 
loro forze per collaborare col Magistero gerarchico, i teologi avranno a cuore di mettere sempre 
meglio in luce i fondamenti biblici, le significazioni etiche e le motivazioni antropologiche che 
sostengono la dottrina morale e la visione dell'uomo proposte dalla Chiesa. 
  
111. Il servizio che nell'ora attuale i teologi moralisti sono chiamati a dare è di primaria importanza, 
non solo per la vita e la missione della Chiesa, ma anche per la società e la cultura umana. Tocca a 
loro, in intima e vitale connessione con la teologia biblica e dogmatica, sottolineare nella riflessione 
scientifica «l'aspetto dinamico che fa risaltare la risposta, che l'uomo deve dare all'appello divino 
nel processo della sua crescita nell'amore, nell'ambito di una comunità salvifica. In tal modo la 
teologia morale acquisterà una dimensione spirituale interna, rispondendo alle esigenze di sviluppo 
pieno della imago Dei, che è nell'uomo, e alle leggi del processo spirituale descritto nell'ascetica e 
mistica cristiane».176 
Certamente oggi la teologia morale e il suo insegnamento si trovano di fronte a una particolare 
difficoltà. Poiché la morale della Chiesa implica necessariamente una dimensione normativa, la 
teologia morale non può ridursi a un sapere elaborato solo nel contesto delle cosiddette scienze 



umane. Mentre queste si occupano del fenomeno della moralità come fatto storico e sociale, la 
teologia morale, che pur deve servirsi delle scienze dell'uomo e della natura, non è però subordinata 
ai risultati dell'osservazione empirico-formale o della comprensione fenomenologica. In realtà, la 
pertinenza delle scienze umane in teologia morale è sempre da commisurare alla domanda 
originaria: Che cosa è il bene o il male? Che cosa fare per ottenere la vita eterna? 
  
112. Il teologo moralista deve pertanto esercitare un accurato discernimento nel contesto 
dell'odierna cultura prevalentemente scientifica e tecnica, esposta ai pericoli del relativismo, del 
pragmatismo e del positivismo. Dal punto di vista teologico, i principi morali non sono dipendenti 
dal momento storico nel quale sono scoperti. Il fatto poi che taluni credenti agiscano senza seguire 
gli insegnamenti del Magistero o considerino a torto come moralmente giusta una condotta 
dichiarata dai loro Pastori come contraria alla legge di Dio, non può costituire argomento valido per 
rifiutare la verità delle norme morali insegnate dalla Chiesa. L'affermazione dei principi morali non 
è di competenza dei metodi empirico-formali. Senza negare la validità di tali metodi, ma anche 
senza restringere ad essi la sua prospettiva, la teologia morale, fedele al senso soprannaturale della 
fede, prende in considerazione soprattutto la dimensione spirituale del cuore umano e la sua 
vocazione all'amore divino. 
Infatti, mentre le scienze umane, come tutte le scienze sperimentali, sviluppano un concetto 
empirico e statistico di «normalità», la fede insegna che una simile normalità porta in sé le tracce di 
una caduta dell'uomo dalla sua situazione originaria, ossia è intaccata dal peccato. Solo la fede 
cristiana indica all'uomo la via del ritorno al «principio» (cf Mt 19,8), una via che spesso è ben 
diversa da quella della normalità empirica. In tal senso le scienze umane, nonostante il grande 
valore delle conoscenze che offrono, non possono essere assunte come indicatori decisivi delle 
norme morali. È il Vangelo che svela la verità integrale sull'uomo e sul suo cammino morale, e così 
illumina e ammonisce i peccatori annunciando loro la misericordia di Dio, il quale incessantemente 
opera per preservarli tanto dalla disperazione di non poter conoscere ed osservare la legge divina 
quanto dalla presunzione di potersi salvare senza merito. Egli inoltre ricorda loro la gioia del 
perdono, che solo concede la forza di riconoscere nella legge morale una verità liberatrice, una 
grazia di speranza, un cammino di vita. 
  
113. L'insegnamento della dottrina morale implica l'assunzione consapevole di queste responsabilità 
intellettuali, spirituali e pastorali. Perciò, i teologi moralisti, che accettano l'incarico di insegnare la 
dottrina della Chiesa, hanno il grave dovere di educare i fedeli a questo discernimento morale, 
all'impegno per il vero bene e al ricorso fiducioso alla grazia divina. 
Se gli incontri e i conflitti di opinione possono costituire espressioni normali della vita pubblica nel 
contesto di una democrazia rappresentativa, la dottrina morale non può certo dipendere dal semplice 
rispetto di una procedura; essa infatti non viene minimamente stabilita seguendo le regole e le 
forme di una deliberazione di tipo democratico. Il dissenso, fatto di calcolate contestazioni e di 
polemiche attraverso i mezzi della comunicazione sociale, è contrario alla comunione ecclesiale e 
alla retta comprensione della costituzione gerarchica del Popolo di Dio. Nell'opposizione 
all'insegnamento dei Pastori non si può riconoscere una legittima espressione né della libertà 
cristiana né delle diversità dei doni dello Spirito. In questo caso, i Pastori hanno il dovere di agire in 
conformità con la loro missione apostolica, esigendo che sia sempre rispettato il diritto dei fedeli a 
ricevere la dottrina cattolica nella sua purezza e integrità: «Il teologo, non dimenticando mai di 
essere anch'egli membro del Popolo di Dio, deve nutrire rispetto nei suoi confronti e impegnarsi nel 
dispensargli un insegnamento che non leda in alcun modo la dottrina della fede».177 
  
Le nostre responsabilità di Pastori 
  
114. La responsabilità verso la fede e la vita di fede del Popolo di Dio grava in una forma peculiare 
e propria sui Pastori, come ci ricorda il Concilio Vaticano II: «Tra le funzioni principali dei Vescovi 



eccelle la predicazione del Vangelo. I Vescovi, infatti, sono gli araldi della fede, che portano a 
Cristo nuovi discepoli, sono i Dottori autentici, cioè rivestiti dell'autorità di Cristo, che predicano al 
popolo loro affidato la fede da credere e da applicare nella pratica della vita, che illustrano questa 
fede alla luce dello Spirito Santo, traendo fuori dal tesoro della Rivelazione cose nuove e vecchie 
(cf Mt 13,52), la fanno fruttificare e vegliano per tener lontano dal loro gregge gli errori che lo 
minacciano (cf 2 Tm 4,1-4)».178 
È nostro comune dovere, e prima ancora nostra comune grazia, insegnare ai fedeli come Pastori e 
Vescovi della Chiesa, ciò che li conduce sulla via di Dio, così come fece un giorno il Signore Gesù 
con il giovane del Vangelo. Rispondendo alla sua domanda: «Che cosa devo fare di buono per 
ottenere la vita eterna?», Gesù ha rimandato a Dio, Signore della creazione e dell'Alleanza; ha 
ricordato i comandamenti morali, già rivelati nell'Antico Testamento; ne ha indicato lo spirito e la 
radicalità invitando alla sua sequela nella povertà, nell'umiltà e nell'amore: «Vieni e seguimi!». La 
verità di questa dottrina ha avuto il suo sigillo sulla Croce nel sangue di Cristo: essa è divenuta, 
nello Spirito Santo, la legge nuova della Chiesa e di ogni cristiano. 
Questa «risposta» alla domanda morale è affidata da Gesù Cristo in un modo particolare a noi 
Pastori della Chiesa, chiamati a renderla oggetto del nostro insegnamento, nell'adempimento 
dunque del nostro munus propheticum. Nello stesso tempo la nostra responsabilità di Pastori, nei 
riguardi della dottrina morale cristiana, deve attuarsi anche nella forma del munus sacerdotale: ciò 
avviene quando dispensiamo ai fedeli i doni di grazia e di santificazione come risorsa per obbedire 
alla legge santa di Dio, e quando con la nostra costante e fiduciosa preghiera sosteniamo i credenti 
perché siano fedeli alle esigenze della fede e vivano secondo il Vangelo (cf Col 1,9-12). La dottrina 
morale cristiana deve costituire, oggi soprattutto, uno degli ambiti privilegiati della nostra vigilanza 
pastorale, dell'esercizio del nostro munus regale. 
  
115. È la prima volta, infatti, che il Magistero della Chiesa espone con una certa ampiezza gli 
elementi fondamentali di tale dottrina, e presenta le ragioni del discernimento pastorale necessario 
in situazioni pratiche e culturali complesse e talvolta critiche. 
Alla luce della Rivelazione e dell'insegnamento costante della Chiesa e specialmente del Concilio 
Vaticano II, ho brevemente richiamato i tratti essenziali della libertà, i valori fondamentali connessi 
con la dignità della persona e con la verità dei suoi atti, così da poter riconoscere, nell'obbedienza 
alla legge morale, una grazia e un segno della nostra adozione nel Figlio unico (cf Ef 1,4-6). In 
particolare, con questa Enciclica, vengono proposte valutazioni su alcune tendenze attuali nella 
teologia morale. Le comunico ora, in obbedienza alla parola del Signore che a Pietro ha affidato 
l'incarico di confermare i suoi fratelli (cf Lc 22,32), per illuminare e aiutare il nostro comune 
discernimento. 
Ciascuno di noi conosce l'importanza della dottrina che rappresenta il nucleo dell'insegnamento di 
questa Enciclica e che oggi viene richiamata con l'autorità del successore di Pietro. Ciascuno di noi 
può avvertire la gravità di quanto è in causa, non solo per le singole persone ma anche per l'intera 
società, con la riaffermazione dell'universalità e della immutabilità dei comandamenti morali, e in 
particolare di quelli che proibiscono sempre e senza eccezioni gli atti intrinsecamente cattivi. 
Nel riconoscere tali comandamenti il cuore cristiano e la nostra carità pastorale ascoltano l'appello 
di Colui che «ci ha amati per primo» (1 Gv 4,19). Dio ci chiede di essere santi come egli è santo (cf 
Lv 19,2), di essere — in Cristo — perfetti come egli è perfetto (cf Mt 5,48): l'esigente fermezza del 
comandamento si fonda sull'inesauribile amore misericordioso di Dio (cf Lc 6, 36), e il fine del 
comandamento è di condurci, con la grazia di Cristo, sulla via della pienezza della vita propria dei 
figli di Dio. 
  
116. Abbiamo il dovere, come Vescovi, di vigilare perché la Parola di Dio sia fedelmente insegnata. 
Miei Confratelli nell'Episcopato, fa parte del nostro ministero pastorale vegliare sulla trasmissione 
fedele di questo insegnamento morale e ricorrere alle misure opportune perché i fedeli siano 
custoditi da ogni dottrina e teoria ad esso contraria. In questo compito siamo tutti aiutati dai teologi; 



tuttavia, le opinioni teologiche non costituiscono né la regola né la norma del nostro insegnamento. 
La sua autorità deriva, con l'assistenza dello Spirito Santo e nella comunione cum Petro et sub 
Petro, dalla nostra fedeltà alla fede cattolica ricevuta dagli Apostoli. Come Vescovi, abbiamo 
l'obbligo grave di vigilare personalmente perché la «sana dottrina» (1 Tm 1,10) della fede e della 
morale sia insegnata nelle nostre diocesi. 
Una particolare responsabilità si impone ai Vescovi per quanto riguarda le istituzioni cattoliche. Si 
tratti di organismi per la pastorale familiare o sociale, oppure di istituzioni dedicate 
all'insegnamento o alle cure sanitarie, i Vescovi possono erigere e riconoscere queste strutture e 
delegare loro alcune responsabilità; tuttavia non sono mai esonerati dai loro propri obblighi. Spetta 
a loro, in comunione con la Santa Sede, il compito di riconoscere, o di ritirare in casi di grave 
incoerenza, l'appellativo di «cattolico» a scuole, 179 università, 180 cliniche e servizi socio-sanitari, 
che si richiamano alla Chiesa. 
  
117. Nel cuore del cristiano, nel nucleo più segreto del- l'uomo, risuona sempre la domanda che un 
giorno il giovane del Vangelo rivolse a Gesù: «Maestro, che cosa devo fare di buono per ottenere la 
vita eterna?» (Mt 19,16). Occorre però che ciascuno la rivolga al Maestro «buono», perché è l'unico 
che possa rispondere nella pienezza della verità, in ogni situazione, nelle più diverse circostanze. E 
quando i cristiani gli rivolgono la domanda che sale dalla loro coscienza, il Signore risponde con le 
parole dell'Alleanza Nuova affidate alla sua Chiesa. Ora, come dice di sé l'Apostolo, noi siamo 
mandati «a predicare il vangelo; non però con un discorso sapiente, perché non sia resa vana la 
croce di Cristo» (1 Cor 1,17). Per questo la risposta della Chiesa alla domanda dell'uomo ha la 
saggezza e la potenza di Cristo crocifisso, la Verità che si dona. 
Quando gli uomini pongono alla Chiesa le domande della loro coscienza, quando nella Chiesa i 
fedeli si rivolgono ai Vescovi e ai Pastori, nella risposta della Chiesa c'è la voce di Gesù Cristo, la 
voce della verità circa il bene e il male. Nella parola pronunciata dalla Chiesa risuona, nell'intimo 
delle persone, la voce di Dio, che «solo è buono» (Mt 19,17), che solo «è amore» (1 Gv 4,8.16). 
Nell'unzione dello Spirito questa parola dolce ed esigente si fa luce e vita per l'uomo. È ancora 
l'apostolo Paolo ad invitarci alla fiducia, perché «la nostra capacità viene da Dio, che ci ha resi 
ministri adatti di una Nuova Alleanza, non della lettera ma dello Spirito... Il Signore è lo Spirito e 
dove c'è lo Spirito del Signore c'è libertà. E noi tutti, a viso scoperto, riflettendo come in uno 
specchio la gloria del Signore, veniamo trasformati in quella medesima immagine, di gloria in 
gloria, secondo l'azione dello Spirito del Signore» (2 Cor 3,5-6.17-18). 
  
Conclusione 
  
Maria Madre di misericordia 
  
118. Affidiamo, al termine di queste considerazioni, noi stessi, le sofferenze e le gioie della nostra 
esistenza, la vita morale dei credenti e degli uomini di buona volontà, le ricerche degli studiosi di 
morale a Maria, Madre di Dio e Madre di misericordia. 
Maria è Madre di misericordia perché Gesù Cristo, suo Figlio, è mandato dal Padre come 
Rivelazione della misericordia di Dio (cf Gv 3, 16-18). Egli è venuto non per condannare ma per 
perdonare, per usare misericordia (cf Mt 9,13). E la misericordia più grande sta nel suo essere in 
mezzo a noi e nella chiamata che ci è rivolta ad incontrare Lui e a confessarlo, insieme con Pietro, 
come «il Figlio del Dio vivente» (Mt 16,16). Nessun peccato dell'uomo può cancellare la 
misericordia di Dio, può impedirle di sprigionare tutta la sua forza vittoriosa, se appena la 
invochiamo. Anzi, lo stesso peccato fa risplendere ancora di più l'amore del Padre che, per riscattare 
lo schiavo, ha sacrificato il suo Figlio: 181 la sua misericordia per noi è redenzione. Questa 
misericordia giunge a pienezza con il dono dello Spirito, che genera ed esige la vita nuova. Per 
quanto numerosi e grandi siano gli ostacoli opposti dalla fragilità e dal peccato dell'uomo, lo 
Spirito, che rinnova la faccia della terra (cf Sal 1031,30), rende possibile il miracolo del 



compimento perfetto del bene. Questo rinnovamento, che dà la capacità di fare ciò che è buono, 
nobile, bello, gradito a Dio e conforme alla sua volontà, è in un certo senso la fioritura del dono 
della misericordia, che libera dalla schiavitù del male e dà la forza di non peccare più. Attraverso il 
dono della vita nuova Gesù ci rende partecipi del suo amore e ci conduce al Padre nello Spirito. 
  
119. È questa la consolante certezza della fede cristiana, alla quale essa deve la sua profonda 
umanità e la sua straordinaria semplicità. Talvolta, nelle discussioni sui nuovi complessi problemi 
morali, può sembrare che la morale cristiana sia in se stessa troppo difficile, ardua da comprendere 
e quasi impossibile da praticare. Ciò è falso, perché essa consiste, in termini di semplicità 
evangelica, nel seguire Gesù Cristo, nell'abbandonarsi a Lui, nel lasciarsi trasformare dalla sua 
grazia e rinnovare dalla sua misericordia, che ci raggiungono nella vita di comunione della sua 
Chiesa. «Chi vuole vivere — ci ricorda sant'Agostino —, ha dove vivere, ha donde vivere. Si 
avvicini, creda, si lasci incorporare per essere vivificato. Non rifugga dalla compagine delle 
membra».182 Può capire dunque l'essenza vitale della morale cristiana, con la luce dello Spirito, 
ogni uomo, anche il meno dotto, anzi soprattutto chi sa conservare un «cuore semplice» (Sal 
852,11). D'altra parte, questa semplicità evangelica non esime dall'affrontare la complessità del 
reale, ma può introdurre alla sua più vera comprensione, perché la sequela di Cristo metterà 
progressivamente in luce i caratteri dell'autentica moralità cristiana e darà, al tempo stesso, l'energia 
di vita per la sua realizzazione. È compito del Magistero della Chiesa vegliare perché il dinamismo 
della sequela di Cristo si sviluppi in modo organico, senza che ne vengano falsate o occultate le 
esigenze morali, con tutte le loro conseguenze. Chi ama Cristo osserva i suoi comandamenti (cf Gv 
14,15). 
  
120. Maria è Madre di misericordia anche perché a lei Gesù affida la sua Chiesa e l'intera umanità. 
Ai piedi della Croce, quando accetta Giovanni come figlio, quando chiede, insieme con Cristo, il 
perdono al Padre per coloro che non sanno quello che fanno (cf Lc 23,34), Maria in perfetta docilità 
allo Spirito sperimenta la ricchezza e l'universalità dell'amore di Dio, che le dilata il cuore e la fa 
capace di abbracciare l'intero genere umano. È resa, in tal modo, Madre di tutti noi, e di ciascuno di 
noi, Madre che ci ottiene la misericordia divina. 
Maria è segno luminoso ed esempio affascinante di vita morale: «la vita di lei sola è insegnamento 
per tutti», scrive sant'Ambrogio, 183 che rivolgendosi in particolare alle vergini ma in un orizzonte 
aperto a tutti così afferma: «Il primo ardente desiderio di imparare lo dà la nobiltà del maestro. E 
chi è più nobile della Madre di Dio? o più splendida di Colei che fu eletta dallo stesso 
Splendore?».184 Maria vive e realizza la propria libertà donando se stessa a Dio ed accogliendo in 
sé il dono di Dio. Custodisce nel suo grembo verginale il Figlio di Dio fatto uomo fino al tempo 
della nascita, lo alleva, lo fa crescere e lo accompagna in quel gesto supremo di libertà, che è il 
sacrificio totale della propria vita. Con il dono di se stessa, Maria entra pienamente nel disegno di 
Dio, che si dona al mondo. Accogliendo e meditando nel suo cuore avvenimenti che non sempre 
comprende (cf Lc 2,19), diventa il modello di tutti coloro che ascoltano la parola di Dio e la 
osservano (cf Lc 11, 28) e merita il titolo di «Sede della Sapienza». Questa Sapienza è Gesù Cristo 
stesso, il Verbo eterno di Dio, che rivela e compie perfettamente la volontà del Padre (cf Eb 10,5-
10). Maria invita ogni uomo ad accogliere questa Sapienza. Anche a noi rivolge l'ordine dato ai 
servi, a Cana in Galilea durante il banchetto di nozze: «Fate quello che egli vi dirà» (Gv 2,5). 
Maria condivide la nostra condizione umana, ma in una totale trasparenza alla grazia di Dio. Non 
avendo conosciuto il peccato, ella è in grado di compatire ogni debolezza. Comprende l'uomo 
peccatore e lo ama con amore di Madre. Proprio per questo sta dalla parte della verità e condivide il 
peso della Chiesa nel richiamare a tutti e sempre le esigenze morali. Per lo stesso motivo non 
accetta che l'uomo peccatore venga ingannato da chi pretenderebbe di amarlo giustificandone il 
peccato, perché sa che in tal modo sarebbe reso vano il sacrificio di Cristo, suo Figlio. Nessuna 
assoluzione, offerta da compiacenti dottrine anche filosofiche o teologiche, può rendere l'uomo 



veramente felice: solo la Croce e la gloria di Cristo risorto possono donare pace alla sua coscienza e 
salvezza alla sua vita. 
O Maria,  
Madre di misericordia,  
veglia su tutti  
perché non venga resa vana la croce di Cristo,  
perché l'uomo non smarrisca la via del bene,perché l'uomo non smarrisca la via del bene,  
non perda la coscienza del peccato,non perda la coscienza del peccato,  
cresca nella speranza in Dio  
«ricco di misericordia» (Ef 2,4),  
compia liberamente le opere buone  
da Lui predisposte (cf Ef 2,10)  
e sia così con tutta la vita  
«a lode della sua gloria» (Ef 1,12). 
  
Dato a Roma, presso San Pietro, il 6 agosto, festa della Trasfigurazione del Signore, dell'anno 1993, 
decimoquinto del mio Pontificato. 
  
  
  
 
________________________________________ 
1 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et Spes, 22.  
  
 
 
2 Cf CONC. ECUM. VAT. II, Cost. past. sulla Chiesa Lumen Gentium, 1.  
  
 
 
3 Cf ibid., 9.  
  
 
 
4 CONC. ECUM. VAT. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et Spes, 4.  
  
 
 
5 PAOLO VI, Allocuzione all’Assemblea Generale delle Nazioni Unite (4 Ottobre 1965), 1: AAS 
57 (1965), 878; cf Lett. Enc. Populorum Progressio (26 Marzo 1967), 13: AAS 59 (1967),  
263-264. 
  
 
 
6 Cf CONC. ECUM. VAT. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et Spes, 
16.  
  
 
 
7 Cost. past. sulla Chiesa Lumen Gentium, 16.  
  



 
 
8 Pio XII had already pointed out this doctrinal development: cf  
"Radio Message" for the Fiftieth Anniversary of the Encyclical 
Letter "Rerum Novarum" of Leo XIII (1 Giugno 1941): AAS 33 (1941), 
195-205. Also JOHN XXIII, Encyclical Letter "Mater et Magistra" 
(15 Maggio 1961): AAS 53 (1961), 410-413. 
  
 
 
9 Apostolic Letter "Spiritus Domini" (1 Agosto 1987): AAS  
79(1987), 1374. 
  
 
 
10 "Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1692.  
  
 
 
11 Cost. Apost. Fidei Depositum (11 Ottobre 1992), 4.  
  
 
 
12 Cf CONC. ECUM. VAT. II, Cost. past. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 10.  
  
 
 
13 Cf Lett. Apost. Parati semper ai Giovani e alle Giovani del mondo in occasione dell’Anno 
Internazionale della Gioventù (31 Marzo 1985), 2-8: AAS 77 (1985), 581-600.  
  
 
 
14 Cf Decr. Sulla formazione sacerdotale Optatam Totius, 16.  
  
 
 
15 Lett. Enc. Redemptor Hominis (4 Marzo 1979), 13: AAS 71 (1979), 282.  
  
 
 
16 Ibid. 10; l. c., 274.  
  
 
 
17 Exameron, Dies VI, sermo IX, 8, 50: CSEL 32, 241.  
  
 
 
18 S. Leone Magno, Sermo XCII, cap. III PL 54 454.  
  
 



 
19 S. Tommaso D’Aquino In Duo Praecepta Caritatis et in Decem Legis Praecepta. Prologus: 
Opuscula Theologica, II, NO. 1129, Ed. Taurinens. (1954), 245; cf Summa Theologiae, I-II, q. 91, 
a. 2; Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1955.  
  
 
 
20 Cf S. Massimo il Confessore, Quaestiones ad Thalassium, q. 64: PG 90, 723-728.  
  
 
 
21 CONC. ECUM. VAT. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes 
24.  
  
 
 
22 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2070.  
  
 
 
23 In lohannis Evangelium Tractatus, 41, 10: CCL 36, 363.  
  
 
 
24 Cf S. Agostino, De Sermone Domini in Monte, I, 1, 1: CCL 35, 1-2.  
  
 
 
25 In Psalmum CXVIII Expositio, sermo 18, 37: PL 15, 1541; cf S. Cromazio di Aquileia, Tractatus 
in Mathaeum, XX, I, 1-4: CCL 9/A, 291-292.  
  
 
 
26 Cf Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1717.  
  
 
 
27 In lohannis Evangelium Tractatus, 41, 10: CCL 36, 363.  
  
 
 
28 Ibid., 21, 8: CCL 36, 216.  
  
 
 
29 Ibid., 82, 3: CCL 36, 555.  
  
 
 
30 De spiritu et littera, 19, 4: CSEL 60, 187.  
  



 
 
31 Confessiones, X, 29, 40: CCL 27, 176; cf De gratia et libero arbi¬trio, XV: PL 44, 899.  
  
 
 
32 Cf De spiritu et littera, 21, 36; 26, 46: CSEL 60, 189-190; 200-201.  
  
 
 
33 Cf Summa Theologiae, I-II, q. 106, a. 1, conclus. e ad 2 um.  
  
 
 
34 In Matthaeum, hom. I, 1: PG 57, 15.  
  
 
 
35 Cf S. Ireneo, Adversus haereses, IV, 26, 2-5: SCh 100/2, 718-729.  
  
 
 
36 Cf S. Giustino, Apologia I, 66: PG 6, 427-430.  
  
 
 
37 Cf 1 Pt 2, 12ss.; Didaché, II, 2: Patres Apostolici, ed. F.X. Funk, I, 6-9; Clemente d'Alessandria, 
Paedagogus, I, 10; II, 10: PG 8, 355-364; 497-536; Tertulliano, Apologeticum, IX, 8: CSEL, 69, 24.  
  
 
 
38 Cf S. Ignazio di Antiochia, Ad Magnesios, IV, 1-2: Patres Apo¬stolici, ed. F.X. Funk, I, 234-
235; S. Ireneo, Adversus haereses, IV, 33, 1. 6. 7: SCh 100/2, 802-805; 814-815; 816-819.  
  
 
 
39 Cost. dogm. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 8.  
  
 
 
40 Cf Ibid.  
  
 
 
41 Ibid., 10.  
  
 
 
42 Codice di Diritto Canonico, can. 747, 2.  
  
 



 
43 Cost. dogm. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 7.  
  
 
 
44 Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contem¬poraneo Gaudium et spes, 22.  
  
 
 
45 Decr. sulla formazione sacerdotale Optatam totius, 16.  
  
 
 
46 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 62.  
  
 
 
47 Ibid.  
  
 
 
48 Cf Conc. Ecum. Vat. II, Cost. dogm. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 10.  
  
 
 
49 Cf Conc. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. sulla fede cattolica Dei Filius, cap. 4: DS, 3018.  
  
 
 
50 Conc. Ecum. Vat. II, Dich. sulle relazioni della Chiesa con le reli¬gioni non cristiane Nostra 
aetate, 1.  
  
 
 
51 Cf Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 43-
44.  
 
 
52 Dich. sulla libertà religiosa Dignitatis humanae, 1, con rimando a Giovanni XXIII, Lett. enc. 
Pacem in terris (11 aprile 1963): AAS 55 (1963), 279; Ibid., 165, e a Pio XII, Radiomessaggio (24 
dicembre 1944): AAS 37(1944), 14.  
  
 
 
53 Dich. sulla libertà religiosa Dignitatis humanae, 1.  
  
 
 
54 Cf Lett. enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), 17: AAS 71 (1979), 295-300; Discorso ai 
partecipanti al V Colloquio Internazio¬nale di Studi Giuridici (10 marzo 1984), 4: Insegnamenti 



VII, 1 (1984), 656; Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruz. su li¬bertà cristiana e 
liberazione Libertatis conscientia (22 marzo 1986), 19: AAS 79 (1987), 561.  
  
 
 
55 Cf Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo con¬temporaneo Gaudium et spes, 
11.  
  
 
 
56 Ibid., 17.  
  
 
 
57 Ibid.  
  
 
 
58 Cf Conc. Ecum. Vat. II, Dich. sulla libertà religiosa Dignitatis humanae, 2; cf anche Gregorio 
XVI, Epist. enc. Mirari vos arbitramur (15 agosto 1832): Acta Gregorii Papae XVI, 169-174; Pio 
IX, Epi¬st. enc. Quanta cura (8 dicembre 1864) Pii IX P.M. Acta, I, 3, 687-700; Leone XIII, Lett. 
enc. Libertas praestantissimum (20 giugno 1888): Leonis XIII P.M. Acta, VIII, Romae 1889, 212-
246.  
  
 
 
59 A Letter Addressed to His Grace the Duke of Norfolk: Certain Difficulties Felt by Anglicans in 
Catholic Teaching (Uniform Edition: Longman, Green and Company, London 1868-1881), vol. 2, 
p. 250.  
  
 
 
60 Cf Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 40 e 43.  
  
 
 
61 Cf S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 71, a. 6; vedi anche ad 5um.  
  
 
 
62 Cf Pio XII, Lett. enc. fiumani generis (12 agosto 1950): AAS 42 (1950), 561-562.  
  
 
 
63 Cf Conc. Ecum. Trident., Sessio VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, cann. 19-21: 
DS, 1569-1571.  
  
 
 
64 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 17.  
  



 
 
65 De hominis opificio, e. 4: PG 44, 135-136.  
  
 
 
66 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 36.  
  
 
 
67 Ibid.  
  
 
 
68 Ibid.  
  
 
 
69 Cf S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 93, a. 3, ad 2um, citato da Giovanni 
XXIII, Lett. enc. Pacem in terris (11 aprile 1963): AAS 55 (1963), 271.  
  
 
 
70 Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 41.  
  
 
 
71 S. Tommaso d'Aquino, In duo praecepta caritatis et in decem legis praecepta. Prologus: 
Opuscula theologica, II, n. 1129, Ed. Taurinens. (1954), 245.  
  
 
 
72 Cf Discorso a un gruppo di vescovi degli Stati Uniti d'America in visita «ad limina» (15 ottobre 
1988), 6: InsegnamentiXI, 3 (1988), 1228.  
  
 
 
73 Cf Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 47.  
  
 
 
74 Cf S. Agostino, Enarratio in Psalmum LXII 16: CCL 39, 804.  
  
 
 
75 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 17.  
  
 
 
76 Summa Theologiae, I-II, q. 91, a. 2.  
  



 
 
77 Cf Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1955.  
  
 
 
78 Dich. sulla libertà religiosa Dignitatis humanae,3.  
  
 
 
79 Contra Faustum, lib. 22, cap. 27: PL 42, 418.  
  
 
 
80 Summa Theologiae, I-II, q. 93, a. 1.  
  
 
 
81 Cf ibid., I-II, q. 90, a. 4, ad 1um.  
  
 
 
82 Ibid., I-II, q. 91, a.2.  
  
 
 
83 Lett. enc. Libertas praestantissimum (20 giugno 1888): Leonis XIII P.M. Acta, VIII, Romae 
1889, 219.  
  
 
 
84 In Epistulam ad Romanos, c. VIII, lect. 1.  
  
 
 
85 Cf Sess. VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, cap. 1: DS, 1521.  
  
 
 
86 Cf Conc. Ecum. Viennens., Cost. Fidei catholicae: DS, 902; Conc. Ecum. Lateranens. V, Bolla 
Apostolici regiminis: DS, 1440.  
  
 
 
87 Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 14.  
  
 
 
88 Cf Sess. VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, cap. 15: DS, 1544. L'Esortazione 
apostolica post-sinodale, circa la riconciliazione e la penitenza nella missione della Chiesa oggi, cita 
altri testi dell'Antico e del Nuovo Testamento, che riprovano quali peccati mortali alcuni 



comportamenti dipendenti dal corpo: cf Reconciliatio et paenitentia (2 dicembre 1984), 17: AAS 77 
(1985), 218-223.  
  
 
 
89 Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 51.  
  
 
 
90 Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruzione sul rispetto della vita umana nascente e la 
dignità della procreazione Donum vitae (22 febbraio 1987), Introd. 3: AAS 80 (1988), 74; cf Paolo 
VI, Lett. enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), 10: AAS 60 (1968), 487-488.  
  
 
 
91 Esort. ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), 11: AAS 74 (1982), 92.  
  
 
 
92 De Trinitate, XIV, 15, 21: CCL 50/A, 451.  
  
 
 
93 Cf S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 94, a. 2.  
  
 
 
94 Cf Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 10; 
S. Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. su alcune questioni di etica sessuale Persona 
humana (29 dicembre 1975), 4: AAS 68 (1976), 80: «In realtà, la rivelazione divina e, nel suo 
proprio ordine, la sapienza filosofica, mettendo in rilievo esigenze autentiche dell'umanità, perciò 
stesso manifestano necessariamente l'esistenza di leggi immutabili, inscritte negli elementi 
costitutivi della natura umana e che si manifestano identiche in tutti gli esseri dotati di ragione».  
  
 
 
95 Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 29.  
  
 
 
96 Cf ibid., 16.  
  
 
 
97 Ibid., 10.  
  
 
 
98 Cf S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 108, a. 1. S. Tommaso fonda il carattere 
non meramente formale ma contenutisticamente determinato delle norme morali, anche nell'ambito 
della Legge Nuova, nell'assunzione della natura umana da parte del Verbo.  



  
 
 
99 S. Vincenzo di Lérins, Commonitorium primum, c. 23: PL 50, 668.  
  
 
 
100 Lo sviluppo della dottrina morale della Chiesa è simile a quello della dottrina della fede: cf 
Con. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. sulla fede cattolica Dei Filius, cap. 4: DS, 3020, e cap. 4: DS, 3024. 
Anche alla dottrina morale si applicano le parole pronunciate da Giovanni XXIII in occasione 
dell'apertura del Concilio Vaticano II (11 ottobre 1962); «Occorre che questa dottrina (= la dottrina 
cristiana nella sua integralità) certa e immutabile, che dev'essere fedelmente rispettata, sia 
approfondita e presentata in modo che risponda alle esigenze del nostro tempo. Altra cosa è infatti il 
deposito stesso della fede, vale a dire le verità contenute nella nostra venerabile dottrina, e altra cosa 
è la forma con cui quelle vengono enunciate, conservando ad esse tuttavia lo stesso senso e la stessa 
portata»: AAS 54 (1962), 792; cf L'Osservatore Romano, 12 ottobre 1962, p. 2.  
  
 
 
101 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 16.  
  
 
 
102 Ibid.  
  
 
 
103 In II librum Sentent., dist. 39, a. 1, q. 3, concl.: Ed. Ad Claras Aquas, II, 907 b.  
  
 
 
104 Discorso (Udienza generale, 17 agosto 1985), 2: Insegnamenti VI, 2(1983), 256.  
  
 
 
105 Suprema S. Congregazione del Sant'Offizio, Istmz. sull'«etica della situazione» Contra 
doctrinam (2 febbraio 1956): AAS 48 (1956), 144.  
  
 
 
106 Lett. enc. Dominum et vivificantem (18 maggio 1986), 45: AAS 78 (1986), 859; cf Conc. 
Ecum. Vat. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 16; Dich. sulla 
libertà religiosa Dignitatis humanae, 3.  
  
 
 
107 Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 16.  
  
 
 
108 Cf S. Tommaso d'Aquino, De Ventate, q. 17, a. 4.  



  
 
 
109 Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 16.  
  
 
 
110 Cf S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, II-II, q. 45, a. 2.  
  
 
 
111 Dich. sulla libertà religiosa Dignitatis humanae, 14.  
  
 
 
112 Conc. Ecum. Vat. II, Cost. dogm. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 5; cf Conc. Ecum. 
Vat. I, Cost. dogm. sulla fede cattolica Dei Filius, cap. 3: DS, 3008.  
  
 
 
113 Conc. Ecum. Vat. II, Cost. dogm. sulla Divina Rivelazione Dei Verbum, 5; cf S. 
Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. su alcune questioni di etica sessuale Persona 
humana (29 dicembre 1975), 10: AAS 68 (1976), 88-90.  
  
 
 
114 Cf Esort. ap. post-sinodale Reconciliatio et paenitentia (2 dicembre 1984), 17: AAS 77 (1985), 
218-223.  
  
 
 
115 Sess. VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, cap. 15: DS, 1544; can. 19: DS, 1569.  
  
 
 
116 Esort. ap. post-sinodale Reconciliatio et paenitentia (2 dicembre 1984), 17: AAS 77 (1985), 
221.  
  
 
 
117 Ibid.: l. c., 223.  
  
 
 
118 Ibid.: l.c., 222.  
  
 
 
119 Cf Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 
17.  
  



 
 
120 Cf S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 1, a. 3: «Idem sunt actus morales et actus 
humani».  
  
 
 
121 De vita Moysis, II, 2-5: PG 44, 327-328.  
  
 
 
122 Cf S. Tommaso d'Aquino, Summa Theologiae, II-II, q. 148, a. 3.  
  
 
 
123 Concilio Vaticano II, nella Costituzione pastorale sulla Chiesa nel mondo contemporaneo, 
precisa: «E ciò non vale solamente per i cristiani ma anche per tutti gli uomini di buona volontà, nel 
cui cuore lavora invisibilmente la grazia. Cristo, infatti, è morto per tutti e la vocazione ultima 
dell'uomo è effettivamente una sola, quella divina; perciò dobbiamo ritenere che lo Spirito Santo dia 
a tutti la possibilità di venire a contatto, nel modo che Dio conosce, col mistero pasquale»: Gaudium 
et spes, 22.  
  
 
 
124 Tractatus ad Tiberium Diaconum sociosque. II. Responsiones ad Tiberium Diaconum 
sociosque: S. Cirillo di Alessandria, In D. Johannis Evangelium, voi. III, ed. Philip Edward Pusey, 
Bruxelles, Culture et Civilisation (1965), 590.  
  
 
 
125 Cf Conc. Ecum. Trident., Sess. VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, can. 19: DS, 
1569. Si veda anche: Clemente XI, Cost. Unigenitus Dei Filius (8 settembre 1713) contro gli errori 
di Pascasio Quesnel, nn. 53-56: DS, 2453-2456.  
  
 
 
126 Cf Summa Theologiae, I-II, q. 18, a. 6.  
  
 
 
127 Catechismo della Chiesa Cattohca, n. 1761.  
  
 
 
128 In duo praecepta caritatis et in decem legis praecepta. De dilectione Dei: Opuscula theologica, 
II, n. 1168, Ed. Taurinens. (1954), 250.  
  
 
 
129 S. Alfonso Maria De’ Liguori, Pratica di amar Gesù Cristo, VII, 3.  
  



 
 
130 Cf Summa Theologiae, I-II, q. 100, a. 1.  
  
 
 
131 Esort. Ap. Post-sinodale Reconciliatio et Paenitentia (2 dicembre 1984), 17: AAS 77 (1985), 
221; cf Paolo VI, Allocuzione ai membri della Congregazione del Santissino Redentore (settembre 
1967): AAS 59 (1967), 962: «Si deve evitare di indurrre i fedeli a pensare differentemente, come se 
dopo il Concilio fossero oggi permessi alcuni comportamenti, che precedentemente la Chiesa aveva 
dichiarato intrinsecamente cattivi. Chi non vede che ne deriverebbe un deplorevole relativismo 
morale, che porterebbe facilmente a mettere in discussione tutto il patrimonio della dottrina della 
Chiesa?»  
  
 
 
132 Cost. past. Sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 27.  
  
 
 
133 Lett. enc. Humanae Vitae (25 luglio 1968), 14: AAS 60 (1968), 490-491.  
  
 
 
134 Contra mendacium, VII, 18: PL 40, 528; cf S. Tommaso D’Aquino, Quaestiones quodlibetales, 
XI, q. 7,a. 2; Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 1753-1755.  
  
 
 
135 Conc. Ecum. Vat. II, Dich. Sulla libertà religiosa Dignitatis humanaei, 7.  
  
 
 
136 Discorso ai partecipanti al Congresso internazionale di teologia morale (10 aprile 1986), 1: 
Insegnamenti IX, q. 7, a. 2; Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 1753-1755.  
  
 
 
137 Ibid. 2: l. c., 970-971.  
  
 
 
138 Cf Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 
24.  
  
 
 
139 Cf Lett. Enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), 21: AAS 71 (1979), 280-281.  
  
 
 



140 Enarratio in Psalmum XCIX, 7: CCL 39, 1397.  
  
 
 
141 Conc. Ecum. Vat. II, cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 36; cf Lett. Enc. Redemptor 
hominis (4 marzo 1979), 21: AAS 71 (1979), 316-317.  
  
 
 
142 Missale Romanum, In Passione S. Ioannis Baptistae, Collecta.  
  
 
 
143 S. Beda il Venerabile, Homeliarum Evangelii Libri, II, 23; CCL 122, 556-557.  
  
 
 
144 Conc. Ecum. Vat. II, cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 27.  
  
 
 
145 CAd Romanos, VI, 2-3: Patres Apostolici, ed. F. X. Funk, I, 260-261.  
  
 
 
146 Moralia in Job, VII, 21, 24: PL 75, 778.  
  
 
 
147 «Summun crede nefas animam praefette pudori / et propter vitam vivendi perdere causas»: 
Satirae, VIII, 83-84.  
  
 
 
148 Apologia II, 8: PG 6, 457-458.  
  
 
 
149 Esort. ap. Familiaris consortio (22 novembre 1981), 33: AAS 74 (1982), 120.  
  
 
 
150 Cfibid., 34: l. c., 123-125.  
  
 
 
151 Esort. ap. post-sinodale Reconciliatio et Paenitentia (2 dicembre 1984), 34: AAS 77 (1985), 
272.  
  
 
 



152 Lett. enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), 29: AAS 60 (1968), 501.  
  
 
 
153 Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 25.  
  
 
 
154 Cf Lett. enc. Centesimus annus (1° maggio 1991), 24: AAS 85 (1991), 821-822.  
  
 
 
155 Ibid., 44: l.c., 848-849; cf Leone XIII, Lett. enc. Libertas praestantissimum (20 giugno 1888): 
Leonis XIII P.M. Acta, VIII, Romae 1889, 224-226.  
  
 
 
156 Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 dicembre 1987), 41: AAS 80 (1988), 571.  
  
 
 
157 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2407.  
  
 
 
158 Cf ibid., nn. 2408-2413.  
  
 
 
159 Ibid., n. 2414.  
  
 
 
160 Cf Esort. ap. post-sinodale Christifideles laici (30 dicembre 1988), 42: AAS 81(1989), 472-
476.  
  
 
 
161 Lett. enc. Centesimus annus (1° maggio 1991), 46: AAS 83 (1991), 850.  
  
 
 
162 Sess. VI, Decr. sulla giustificazione Cum hoc tempore, cap. 11; DS, 1536; cf can. 18: DS 1568. 
Il noto testo di sant'Agostino, citato dal Concilio nel passo riferito, è tratto dal De natura et gratta, 
45, 50 (CSEL 60, 270).  
  
 
 
163 Oratio I: PG 97, 805-806.  
  
 



 
164 Discorso ai partecipanti a un corso sulla procreazione responsabile (1° marzo 1984), 4: 
Insegnamenti VII, 1 (1984), 583.  
  
 
 
165 De interpellatione David, IV, 6, 22: CSEL 32/2, 283-284.  
  
 
 
166 Discorso ai Vescovi del CELAM (9 marzo 1985), III: Insegnamenti VI, 1 (1983), 698.  
  
 
 
167 Esort. ap. Evangelii nuntiandi (8 dicembre 1975), 75: AAS 68 (1976), 64.  
  
 
 
168 De Trinitate, XXIX, 9-10: CCL 4, 70.  
  
 
 
169 Conc. Ecum. Vat. II, Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 12.  
  
 
 
170 17a Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruz. sulla vocazione ecclesiale del teologo 
Donum veritatis (24 maggio 1990), 6: AAS 82 (1990), 1552.  
  
 
 
171 Allocuzione ai professori e agli studenti della Pontifìcia Università Gregoriana (15 dicembre 
1979), 6: Insegnamenti II, 2 (1979), 1424.  
  
  
 
 
172 Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruz. sulla vocazione ecclesiale del teologo Donum 
veritatis (24 maggio 1990), 16: AAS 82 (1990), 1557.  
  
 
 
173 Cf C.I.C., can. 252, 1; 659, 3.  
  
 
 
174 Cf Conc. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. sulla fede cattolica Dei Filius, cap. 4: DS 3016.  
  
 
 
175 Cf Paolo VI, Lett. enc. Humanae vitae (25 luglio 1968), 28: AAS 60 (1968), 501.  



  
 
 
176 S. Congregazione per l'Educazione Cattolica, La formazione teologica dei futuri sacerdoti (22 
febbraio 1976), n. 100. Si vedano i nn. 95-101, che presentano le prospettive e le condizioni per un 
fecondo lavoro di rinnovamento teologico-morale.  
  
 
 
177 Congregazione per la Dottrina della Fede, Istruz. sulla vocazione ecclesiale del teologo Donum 
veritatis (24 maggio 1990), 11: AAS 82 (1990), 1554; cf in particolare i nn. 32-39 dedicati al 
problema del dissenso: ibid., l.c., 1562-1568.  
  
 
 
178 Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 25.  
  
 
 
179 Cf C.I.C., can. 803, 3.  
  
 
 
180 Cf C.I.C., can. 808.  
  
 
 
181 «O inaestimabilis dilectio caritatis: ut servum redimeres, Filium tradidisti»: Missale Romanum, 
In Resurrectione Domini, Praeconium paschale.  
  
 
 
182 In lohannis Evangelium Tractatus, 26, 13: CCL 36, 266.  
  
 
 
183 De Virginibus, lib. II, cap. II, 15: PL 16, 222.  
  
 
 
184 Ibid., lib. II, cap. II, 7: PL 16, 220. 
 
 


